
opusdei.org

Viaje apostólico del
Santo Padre al Reino
de Baréin

Intervenciones del Papa
Francisco en su viaje apostólico
al Reino de Baréin (3-6 de
noviembre de 2022).

06/11/2022

El Pontífice participó en el Foro de
Diálogo entre Oriente y Occidente
junto a líderes religiosos de todo el
mundo. El diálogo, la fraternidad, el
respeto y la paz fueron algunas de las
palabras clave de este viaje



apostólico, como la petición de que se
dejen de usar las armas en el mundo
y que se detengan las guerras en
Yemen y Ucrania.

Jueves, 3 de noviembre

- Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático.

Viernes, 4 de noviembre

- Clausura del Foro de Baréin para el
Diálogo: Oriente y Occidente por la
Convivencia Humana en la Plaza Al-
Fida' del complejo del "Sakhir Royal
Palace"

- Encuentro con los miembros del
Consejo Musulmán de Ancianos en la
mezquita del "Sakhir Royal Palace"



- Encuentro ecuménico y oración por
la paz en la catedral de Nuestra
Señora de Arabia

Sábado, 5 de noviembre

- Santa Misa en el "Bahrain National
Stadium"

- Encuentro con los jóvenes en el
colegio del Sagrado Corazón

Domingo, 6 de noviembre

- Encuentro de oración y Ángelus con
los obispos, sacerdotes, consagrados,
seminaristas y agentes pastorales en
la iglesia del Sagrado Corazón de
Manama

Jueves, 3 de noviembre

Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático



Majestad,

Altezas Reales,

ilustres Miembros del Gobierno y del
Cuerpo diplomático,

distinguidas autoridades religiosas y
civiles,

señoras y señores,

As-salamu alaykum.

Agradezco de corazón a Su Majestad
la amable invitación a visitar el
Reino de Baréin, la calurosa y
generosa acogida y las palabras de
bienvenida que me ha dirigido.
Saludo cordialmente a cada uno de
ustedes. Deseo dirigir una palabra de
amistad y afecto a quienes viven en
este país; a cada creyente, a cada
persona y a cada familia, que la
Constitución de Baréin define
«piedra angular de la sociedad». A



todos les expreso mi alegría de estar
con ustedes.

Aquí, donde las aguas del mar
circundan las arenas del desierto e
imponentes rascacielos flanquean los
tradicionales mercados orientales,
realidades lejanas se encuentran,
antigüedad y modernidad convergen,
historia y progreso se funden; sobre
todo, gentes de diversas
procedencias forman un original 
mosaico de vida. Cuando me
preparaba para este viaje, supe de la
existencia de un “emblema de
vitalidad” que caracteriza al país. Me
refiero al así llamado “árbol de la
vida” (Shajarat-al-Hayat), en el que
quisiera inspirarme para compartir
algunos pensamientos. Se trata de
una acacia majestuosa, que
sobrevive desde siglos en una zona
desértica, donde las lluvias son muy
escasas. Parece imposible que un
árbol tan longevo resista y prospere
en tales condiciones. Según dicen, el



secreto está en las raíces, que se
extienden por decenas de metros
bajo el suelo, alcanzando depósitos
de agua subterráneos.

Por lo tanto, veamos las raíces. El
Reino de Baréin está comprometido
en investigar y valorar su pasado,
que da cuenta de una tierra
sumamente antigua, a la que, desde
hace milenios, los pueblos acudían
atraídos por su belleza, debida
particularmente a la gran cantidad
de fuentes de agua dulce que le
dieron la fama de ser paradisíaca. El
antiguo reino de Dilmun era llamado
“tierra de los vivos”. Remontándonos
a las vastas raíces del tiempo —unos
4.500 años de presencia humana
ininterrumpida— se pone de
manifiesto cómo la posición
geográfica, la predisposición y las
capacidades comerciales de la gente,
además de determinados hechos
históricos, hayan dado a Baréin la
oportunidad de conformarse como



una confluencia de enriquecimiento
mutuo entre los pueblos. Un aspecto,
por tanto, destaca de esta tierra: ha
sido siempre lugar de encuentro
entre poblaciones diversas.

Esta es el agua vital de la que todavía
hoy se abrevan las raíces de Baréin,
cuya mayor riqueza resplandece en
su variedad étnica y cultural, en la
convivencia pacífica y en la
tradicional hospitalidad de la
población. Una diversidad que no es
uniformante, sino inclusiva, es la que
representa el tesoro de todo país
verdaderamente desarrollado. Y en
estas islas se ve una sociedad
heterogénea, multiétnica y
multirreligiosa, capaz de superar el
peligro del asilamiento. Esto es muy
importante en nuestro tiempo, donde
el repliegue exclusivo sobre sí mismo
y sobre los propios intereses impide
captar la importancia irrenunciable
del conjunto. En cambio, los
numerosos grupos nacionales,



étnicos y religiosos que aquí
coexisten testimonian que se puede y
se debe convivir en nuestro mundo,
convertido desde hace décadas en
una aldea global en la que, a pesar de
dar por sentada la globalización, es
todavía desconocido en muchos
sentidos “el espíritu de la aldea”: la
hospitalidad, la búsqueda del otro, la
fraternidad. Por el contrario,
asistimos con preocupación al
crecimiento, a gran escala, de la
indiferencia y de la sospecha
recíproca, a la expansión de
rivalidades y contraposiciones que se
pensaban superadas, a populismos,
extremismos e imperialismos que
ponen en peligro la seguridad de
todos. No obstante el progreso y
tantas conquistas civiles y científicas,
la distancia cultural entre las
diversas partes del mundo aumenta,
y a las beneficiosas oportunidades de
encuentro se anteponen feroces
actitudes de enfrentamiento.



Pensemos en cambio en el árbol de la
vida —vuestro símbolo— y en los
áridos desiertos de la convivencia
humana, y distribuyamos el agua de
la fraternidad. No dejemos evaporar
la posibilidad del encuentro entre
civilizaciones, religiones y culturas,
¡no permitamos que se sequen las
raíces de lo humano! ¡Trabajemos
juntos, trabajemos por todos, por la
esperanza! Estoy aquí, en la tierra del
árbol de la vida, como sembrador de
paz, para vivir días de encuentro,
para participar en un Foro de diálogo
entre Oriente y Occidente por la
convivencia humana pacífica.
Agradezco desde ya a los
compañeros de viaje, de modo
especial a los Representantes
religiosos. Estos días marcan una
etapa preciosa en el proceso de
amistad que se ha intensificado en
los últimos años con diversos jefes
religiosos islámicos. Un camino
fraterno que, bajo la mirada del cielo,
quiere favorecer la paz en la tierra.



A este respecto, expreso mi aprecio
por las conferencias internacionales
y por las oportunidades de encuentro
que este Reino organiza y favorece,
centrándose especialmente en el
tema del respeto, la tolerancia y la
libertad religiosa. Son temas
esenciales, reconocidos por la
Constitución del país, que establece
que «no debe haber ninguna
discriminación en base al sexo, a la
proveniencia, a la lengua, a la
religión o al credo» (art. 18), que «la
libertad de conciencia es absoluta» y
que «el Estado tutela la
inviolabilidad del culto» (art. 22).
Son, sobre todo, compromisos que
han de ser puestos en práctica
constantemente, para que la libertad
religiosa sea plena y no se limite a la
libertad de culto; para que la misma
dignidad y la igualdad de
oportunidades sean reconocidas
concretamente a cada grupo y a cada
persona; para que no haya
discriminaciones y los derechos



humanos fundamentales no sean
violados, sino promovidos. Pienso
principalmente en el derecho a la
vida, en la necesidad de garantizarlo
siempre, también en relación a los
que son castigados, cuya existencia
no puede ser eliminada.

Volvamos al árbol de la vida. Las
numerosas ramas de diversos
tamaños que lo caracterizan, con el
tiempo han generado un frondoso
follaje, aumentando su altura y
amplitud. En este país ha sido
precisamente la contribución de
muchas personas de pueblos
diferentes lo que ha permitido un
considerable desarrollo productivo.
Eso ha sido posible gracias a la
inmigración, de la que el Reino de
Baréin ostenta una de las tasas más
elevadas del mundo; cerca de la
mitad de la población residente es
extranjera y trabaja de modo notable
por el desarrollo de un país en el
que, aun habiendo dejado la propia



patria, se siente en casa. Pero no se
puede olvidar que en los tiempos
actuales el trabajo aún es muy
escaso, y hay demasiado trabajo
deshumanizador. Eso no sólo
conlleva graves riesgos de
inestabilidad social, sino que
representa un atentado a la dignidad
humana. En efecto, el trabajo no sólo
es necesario para ganarse la vida, es
un derecho indispensable para
desarrollarse integralmente a sí
mismo y para formar una sociedad a
la medida del hombre.

Desde este país, atractivo por las
oportunidades laborales que ofrece,
quisiera señalar la emergencia de la 
crisis laboral mundial. A menudo el
trabajo, valioso como el pan, falta;
frecuentemente es pan envenenado,
porque esclaviza. En ambos casos, en
el centro ya no está el hombre; que,
de ser el fin sagrado e inviolable del
trabajo, se reduce a un medio para
producir dinero. Por lo tanto, que se



garanticen en todas partes
condiciones laborales seguras y
dignas del hombre, que no impidan
sino que favorezcan la vida cultural
y espiritual; que promuevan la
cohesión social, en favor de la vida
común y del mismo desarrollo de los
países (cf. Gaudium et spes,
9.27.60.67).

En ese sentido, Baréin cuenta con
valiosas adquisiciones. Pienso, por
ejemplo, en la primera escuela
femenina que surgió en el Golfo y en
la abolición de la esclavitud. Que este
sea un faro que promueva, en toda la
región, derechos y condiciones justas
y cada vez mejores para los
trabajadores, las mujeres y los
jóvenes, garantizando al mismo
tiempo respeto y atención para los
que sufren mayor marginación en la
sociedad, como los que han emigrado
y los presos. El desarrollo verdadero,
humano e integral se mide sobre
todo por la atención hacia ellos.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


El árbol de la vida, que se eleva
solitario en el paisaje desértico, me
evoca aún dos ámbitos decisivos para
todos, y que interpelan
especialmente a quien, gobernando,
tiene la responsabilidad de servir al
bien común. En primer lugar, la
cuestión ambiental: cuántos árboles
son derribados, cuántos ecosistemas
devastados, cuántos mares
contaminados por la insaciable
avidez del hombre, que después se le
vuelve en contra. No nos cansemos
de trabajar por esta dramática
emergencia, tomando decisiones
concretas y con amplitud de miras,
adoptadas pensando en las
generaciones jóvenes, antes de que
sea demasiado tarde y su futuro se
comprometa. Que la Conferencia de
las Naciones Unidas sobre el cambio
climático (COP27), que se realizará en
Egipto dentro de pocos días, sea un
paso adelante en ese sentido.



En segundo lugar, el árbol de la vida,
con sus raíces que desde el subsuelo
comunican el agua vital al tronco, y
desde este a las ramas y de ahí a las
hojas que dan oxígeno a las criaturas,
me hace pensar en la vocación del
hombre, de todo hombre que está
sobre la tierra: hacer prosperar la
vida. Pero hoy asistimos, cada día
más, a acciones y amenazas de
muerte. Pienso, en particular, en la
realidad monstruosa e insensata de
la guerra, que siembra destrucción
en todas partes y erradica la
esperanza. En la guerra emerge el
lado peor del hombre: el egoísmo, la
violencia y la mentira. Sí, porque la
guerra, toda guerra, representa
también la muerte de la verdad.
Rechacemos la lógica de las armas e
invirtamos la ruta, convirtiendo los
enormes gastos militares en
inversiones para combatir el
hambre, la falta de asistencia
sanitaria y de instrucción. Tengo el
corazón lleno de dolor por tantas



situaciones de conflicto. Mirando a la
Península arábiga, cuyos países
deseo saludar con cordialidad y
respeto, dirijo un pensamiento
especial y apenado a Yemen,
martirizado por una guerra olvidada
que, como toda guerra, no conduce a
ninguna victoria, sino sólo a amargas
derrotas para todos. Recuerdo en la
oración sobre todo a los civiles, a los
niños, a los ancianos, a los enfermos,
e imploro: ¡que callen las armas, que
callen las armas, que callen las
armas! ¡Comprometámonos en todas
partes y realmente por la paz!

La Declaración del Reino de Baréin
reconoce, a este propósito, que la fe
religiosa es «una bendición para toda
la humanidad», el fundamento «para
la paz en el mundo». Estoy aquí como
creyente, como cristiano, como
hombre y peregrino de paz, porque
hoy más que nunca estamos
llamados, en todo el mundo, a
comprometernos seriamente por la



paz. Majestad, Altezas Reales,
autoridades, amigos, hago mío y
comparto con ustedes, a modo de
deseo para estos esperados días de
visita en el Reino de Baréin, un
hermoso pasaje de la misma
Declaración: «Nos comprometemos a
trabajar para un mundo en el que la
gente de buena fe se junte para
rechazar lo que nos divide y se
concentre en celebrar y expandir lo
que nos une». Que así sea, con la
bendición del Altísimo. Shukran
[Gracias].

Viernes, 4 de noviembre

Clausura del Foro de Baréin para el
Diálogo: Oriente y Occidente por la
Convivencia Humana

Majestad,

Altezas Reales,

querido Hermano, Doctor Al-Tayyeb,
Gran Imán de Al-Azhar,



querido Hermano Bartolomé,
Patriarca Ecuménico,

distinguidas autoridades religiosas y
civiles,

señoras y señores:

Los saludo cordialmente, agradecido
por la acogida recibida y por la
realización de este Foro de diálogo,
organizado bajo el patrocinio de Su
Majestad el Rey de Baréin. Este país
toma el nombre de sus aguas: la
palabra Baréin evoca, en efecto, “dos
mares”. Pensemos en las aguas del
mar, que conectan las tierras y
ponen en comunicación a las
personas, uniendo pueblos distantes.
«Lo que la tierra divide, el mar lo
une», dice un antiguo refrán. Y
nuestro planeta tierra, visto desde lo
alto, se presenta como un inmenso
mar azul, que junta costas diversas;
desde el cielo parece recordarnos
que somos una única familia; no
islas, sino un único y gran



archipiélago. Es de este modo que el
Altísimo nos quiere y este país, un
archipiélago de más de treinta islas,
bien puede simbolizar su deseo.

Y, sin embargo, vivimos tiempos en
los que la humanidad, conectada
como nunca antes lo había estado, se
encuentra mucho más dividida que
unida. El nombre “Baréin” puede
seguir ayudándonos a reflexionar:
los “dos mares” de los que habla se
refieren a las aguas dulces de sus
fuentes submarinas y a las aguas
saladas del Golfo. Análogamente, hoy
nos encontramos ante dos mares de
sabor opuesto: por una parte, el mar
calmo y dulce de la convivencia
común; por otra, el mar amargo de la
indiferencia, ensombrecido por
conflictos y agitado por vientos de
guerra, con sus olas destructoras
cada vez más turbulentas, que
amenazan con arrastrarnos a todos.
Y, lamentablemente, Oriente y
Occidente se asemejan cada vez más



a dos mares contrapuestos. Nosotros,
en cambio, estamos aquí reunidos
porque queremos navegar en el
mismo mar, eligiendo la ruta del
encuentro y no la del conflicto, la vía
del diálogo indicada por este Foro:
«Oriente y Occidente por la
convivencia humana».

Después de dos terribles guerras
mundiales, después de una guerra
fría que durante décadas tuvo al
mundo en vilo, en medio de tantos
conflictos desastrosos en todas partes
del globo, entre voces de acusación,
amenaza y condena, nos
encontramos aún tambaleantes en el
borde de un equilibrio frágil, y no
queremos desplomarnos. Llama la
atención una paradoja: mientras la
mayor parte de la población mundial
está unida por las mismas
dificultades, afligida por graves crisis
alimentarias, ecológicas y
pandémicas, así como por una
injusticia planetaria cada vez más



escandalosa, algunos poderosos se
concentran en una lucha decidida
por intereses particulares,
desenterrando lenguajes obsoletos,
redefiniendo zonas de influencia y
bloques contrapuestos. De este modo,
parece que estamos presenciando un
escenario dramáticamente infantil:
en el jardín de la humanidad, en vez
de cuidar del conjunto, se juega con
fuego, misiles y bombas, con armas
que provocan llanto y muerte,
llenando la casa común de cenizas y
odio.

Estas serán las amargas
consecuencias, si se siguen
acentuando las oposiciones sin
redescubrir la comprensión, si se
persiste en la firme imposición de los
propios modelos y de las propias
visiones despóticas, imperialistas,
nacionalistas y populistas, si no nos
interesamos en la cultura de los
demás, si no se escucha el clamor de
la gente común y la voz de los



pobres, si no se deja de distinguir de
modo maniqueo quién es bueno y
quién es malo, si no nos esforzamos
por entendernos y colaborar por el
bien de todos. Estas decisiones están
ante nosotros. Porque en un mundo
globalizado sólo salimos adelante
remando juntos; en cambio, si
navegamos solos, vamos a la deriva.

En el tormentoso mar de los
conflictos tengamos ante nuestros
ojos el Documento sobre la
Fraternidad humana por la paz
mundial y la convivencia común, en el
que se hacen votos por un fecundo
encuentro entre Occidente y Oriente,
útil para sanar sus respectivas
enfermedades [1]. Estamos aquí,
creyentes en Dios y en los hermanos,
para rechazar “ el pensamiento
aislante”, ese modo de ver la realidad
que ignora el mar único de la
humanidad para focalizarse sólo en
las propias corrientes. Deseamos que
las disputas entre Oriente y

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Occidente se resuelvan por el bien de
todos, sin desviar la atención de otra
brecha en constante y dramático
crecimiento, la que se da entre el
Norte y el Sur del mundo. Que la
aparición de los conflictos no haga
perder de vista las tragedias latentes
de la humanidad, como la catástrofe
de las desigualdades, por la que la
mayor parte de las personas que
pueblan la tierra experimenta una
injusticia sin precedentes, la
vergonzosa plaga del hambre y la
calamidad de los cambios climáticos,
signo de la falta de cuidado hacia la
casa común.

Sobre dichos temas, que se han
discutido en estos días, los líderes
religiosos no podemos dejar de
comprometernos y de dar buen
ejemplo. Tenemos un papel
específico y este Foro nos ofrece una
nueva oportunidad en este sentido.
Nuestra tarea es animar y ayudar a
la humanidad, tan interdependiente



como desconectada, a navegar
conjuntamente. Quisiera, por tanto,
delinear tres desafíos que se
desprenden del Documento sobre la
Fraternidad humana y de la 
Declaración del Reino de Baréin,
sobre los que se ha reflexionado en
estos días. Estos desafíos se refieren
a la oración, la educación y la acción.

En primer lugar, la oración, que toca 
el corazón del hombre. En realidad,
los dramas que sufrimos y las
peligrosas laceraciones que
experimentamos, «los desequilibrios
que fatigan al mundo moderno están
conectados con ese otro desequilibrio
fundamental que hunde sus raíces en
el corazón humano» (Gaudium et
spes, 10). Allí está la raíz. Y, por lo
tanto, el mayor peligro no reside en
las cosas, en las realidades
materiales, en las organizaciones,
sino en la inclinación del ser humano
a cerrarse en la inmanencia del
propio yo, del propio grupo, de los

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


propios intereses mezquinos. No es
un defecto de nuestra época, existe
desde que el hombre es hombre,
pero con la ayuda de Dios es posible
dominarlo (cf. Carta enc. Fratelli
tutti, 166).

Es por eso que la oración, la apertura
del corazón al Altísimo es
fundamental para purificarnos del
egoísmo, de la cerrazón y de la
autorreferencialidad, de las
falsedades y de la injusticia. El que
reza, recibe la paz en el corazón y no
puede sino ser su testigo y
mensajero; e invitar, principalmente
por medio del ejemplo, a sus
semejantes, a no convertirse en
rehenes de un paganismo que reduce
al ser humano a aquello que vende,
que compra o con lo que se divierte,
sino a redescubrir la dignidad
infinita que cada uno lleva grabada.
El hombre religioso, el hombre de
paz es aquel que, caminando con los
otros en el mundo, los invita, con

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#166
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#166


dulzura y respeto, a elevar la mirada
al cielo. Y lleva en su oración, como
incienso que sube hacia el Altísimo
(cf. Sal 141,2), las fatigas y las
pruebas de todos.

Pero, para que esto pueda suceder, es
indispensable una premisa: la
libertad religiosa. La Declaración del
Reino de Baréin explica que «Dios
nos instruye para ejercer el regalo
divino de la libertad de elección» y,
por tanto, “toda forma de coacción
religiosa no puede conducir a una
persona a una relación significativa
con Dios”. Es decir que toda coacción
es indigna del Omnipotente, porque
Él no ha entregado el mundo a
esclavos, sino a criaturas libres, a las
que respeta totalmente.
Comprometámonos entonces para
que la libertad de las criaturas refleje
la libertad soberana del Creador,
para que los lugares de culto sean
protegidos y respetados, siempre y
en todas partes, y la oración se



promueva y nunca sea
obstaculizada. Pero no es suficiente
conceder permisos y reconocer la
libertad de culto, es necesario
alcanzar la verdadera libertad
religiosa. Y no sólo cada sociedad,
sino cada credo está llamado a
examinarse sobre esto. Está llamado
a preguntarse si obliga desde el
exterior o libera interiormente a las
criaturas de Dios; si ayuda al hombre
a rechazar la rigidez, la cerrazón y la
violencia; si hace que aumente en los
creyentes la libertad verdadera, que
no significa hacer lo que nos dé la
gana, sino orientarnos al bien para el
que hemos sido creados.

Si el desafío de la oración se refiere
al corazón, el segundo, la educación,
concierne esencialmente a la mente
del hombre. La Declaración del Reino
de Baréin afirma que «la ignorancia
es enemiga de la paz». Es verdad,
donde faltan oportunidades de
instrucción aumentan los



extremismos y se arraigan los
fundamentalismos. Y, si la ignorancia
es enemiga de la paz, la educación es
amiga del desarrollo, siempre que
sea una instrucción realmente digna
del hombre, ser dinámico y
relacional; por lo que no debe ser
rígida y monolítica, sino abierta a los
desafíos y sensible a los cambios
culturales; no autorreferencial y
aislante, sino atenta a la historia y a
la cultura de los demás; no estática
sino inquisitiva, para abrazar
aspectos diversos y esenciales de la
única humanidad a la que
pertenecemos. Eso permite, en
particular, ir al centro de los
problemas sin presumir de tener la
solución y de resolver de modo
sencillo problemas complejos, sino
con la disposición de asumir la crisis
sin ceder a la lógica del conflicto. La
lógica del conflicto siempre nos lleva
a la destrucción. La crisis nos ayuda
a pensar y a madurar. En efecto, es
indigno de la mente humana creer



que las razones de la fuerza
prevalezcan sobre la fuerza de la
razón, utilizar métodos del pasado
para las cuestiones presentes, aplicar
los esquemas de la técnica y de la
conveniencia a la historia y a la
cultura del hombre. Esto requiere
interrogarse, entrar en crisis y saber
dialogar con paciencia, respeto y
espíritu de escucha; aprender la
historia y la cultura de los demás. Así
se educa la mente del hombre,
alimentando la comprensión
recíproca. Porque no basta llamarnos
tolerantes, es necesario dejar espacio
al otro verdaderamente, darle
derechos y oportunidades. Es una
mentalidad que comienza con la
educación y que las religiones están
llamadas a sostener.

En concreto, quisiera destacar tres
emergencias educativas. En primer
lugar, el reconocimiento de la mujer
en ámbito público, “en la instrucción,
en el trabajo, en el ejercicio de los



propios derechos sociales y
políticos” (cf. Documento sobre la
fraternidad humana). En este, como
en otros ámbitos, la educación es el
camino para emanciparse de
resabios históricos y sociales
contrarios a ese espíritu de
solidaridad fraterna que debe
caracterizar a quien adora a Dios y
ama al prójimo.

En segundo lugar, «la protección de
los derechos fundamentales de los
niños» (ibíd.), para que crezcan
instruidos, atendidos, acompañados,
no destinados a vivir con el tormento
del hambre o los lamentos por la
violencia. Eduquemos, y
eduquémonos, para mirar las crisis,
los problemas, las guerras, con los
ojos de los niños. No es un buenismo
ingenuo, sino una sabia amplitud de
miras, porque sólo pensando en ellos
el progreso se verá reflejado en la
inocencia y no en las ganancias, y

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


contribuirá a construir un futuro
conforme al hombre.

La educación, que empieza en el
seno de la familia, continúa en el
contexto de la comunidad, del pueblo
o de la ciudad. Por eso quisiera
subrayar, en tercer lugar, la
educación a la ciudadanía, a vivir
juntos, en el respeto y la legalidad. Y,
en particular, la importancia misma
del «concepto de ciudadanía», que
«se basa en la igualdad de derechos y
deberes». Es necesario esforzarse en
esto, para que se pueda «establecer
en nuestra sociedad el concepto de 
plena ciudadanía y renunciar al uso
discriminatorio de la palabra 
minorías, que trae consigo las
semillas de sentirse aislado e
inferior; prepara el terreno para la
hostilidad y la discordia y quita los
logros y los derechos religiosos y
civiles de algunos ciudadanos al
discriminarlos» (ibíd.).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


Llegamos así al último de los tres
desafíos, el que concierne a la acción,
podríamos decir a las fuerzas del
hombre. La Declaración del Reino de
Baréin enseña que “cuando se
predica el odio, la violencia y la
discordia se profana el nombre de
Dios”. El que es religioso rechaza
esto, sin ningún pretexto; dice “no”
con fuerza a la blasfemia de la
guerra y al uso de la violencia. Y
traduce con coherencia, en la
práctica, estos “no”. Porque no basta
decir que una religión es pacífica, es
necesario condenar y aislar a los
violentos que abusan de su nombre.
Y ni siquiera es suficiente tomar
distancia de la intolerancia y del
extremismo, es preciso actuar en
sentido contrario. «Por esto es
necesario interrumpir el apoyo a los
movimientos terroristas a través del
suministro de dinero, armas, planes
o justificaciones y también la
cobertura de los medios, y considerar
esto como crímenes internacionales



que amenazan la seguridad y la paz
mundiales. Tal terrorismo debe ser
condenado en todas sus formas y
manifestaciones» (Documento sobre
la Fraternidad humana). También el
terrorismo ideológico.

El hombre religioso, el hombre de
paz, se opone también a la carrera
armamentística, al negocio de la
guerra, al mercado de la muerte. No
apoya “alianzas contra alguien”, sino
caminos de encuentro con todos; sin
ceder a relativismos o sincretismos
de ningún tipo, sigue una sola senda,
la de la fraternidad, el diálogo y la
paz. Estos son sus “sí”. Recorramos,
queridos amigos, este camino;
abramos el corazón al hermano,
avancemos en el proceso de
conocimiento recíproco.
Estrechemos entre nosotros lazos
más fuertes, sin dobleces y sin miedo,
en nombre del Creador que nos ha
puesto juntos en el mundo como
custodios de los hermanos y de las



hermanas. Y, si varios poderosos
negocian entre ellos por intereses,
dinero y estrategias de poder,
demostremos que es posible otra vía
de encuentro. Posible y necesaria,
porque la fuerza, las armas y el
dinero nunca teñirán de paz el
futuro. Por tanto, encontrémonos por
el bien del hombre y en nombre de
Aquel que ama al hombre, cuyo
Nombre es Paz. Promovamos
iniciativas concretas para que el
camino de las grandes religiones sea
cada vez más efectivo y constante,
¡que sea conciencia de paz para el
mundo! Y aquí hago un llamamiento
a todos, para que se ponga fin a la
guerra en Ucrania y se entablen
serias negociaciones de paz.

El Creador nos invita a actuar,
especialmente en favor de tantas de
sus criaturas que todavía no
encuentran suficiente espacio en las
agendas de los poderosos: pobres,
niños por nacer, ancianos, enfermos,



migrantes. Si nosotros, que creemos
en el Dios de la misericordia, no
escuchamos a los indigentes y no
damos voz a quien no la tiene,
¿quién lo hará? Estemos de su parte,
esforcémonos por socorrer al
hombre herido y probado; obrando
de este modo, atraeremos la
bendición del Altísimo sobre el
mundo. Que Él ilumine nuestros
pasos y una nuestros corazones,
nuestras mentes y nuestras fuerzas
(cf. Mc 12,30) para que la adoración a
Dios concuerde con el amor concreto
y fraterno al prójimo, y para ser
juntos profetas de convivencia,
artífices de unidad, constructores de
paz. Gracias.

[1] «El Occidente podría encontrar en
la civilización del Oriente los
remedios para algunas de sus
enfermedades espirituales y
religiosas causadas por la
dominación del materialismo. Y el
Oriente podría encontrar en la



civilización del Occidente tantos
elementos que pueden ayudarlo a
salvarse de la debilidad, la división,
el conflicto y el declive científico,
técnico y cultural. Es importante
prestar atención a las diferencias
religiosas, culturales e históricas que
son un componente esencial en la
formación de la personalidad, la
cultura y la civilización oriental; y es
importante consolidar los derechos
humanos generales y comunes, para
ayudar a garantizar una vida digna
para todos los hombres en Oriente y
en Occidente» ( Documento sobre la
Fraternidad humana por la paz
mundial y la convivencia común, 4
febrero 2019).

Encuentro con los miembros del
Consejo Musulmán de Ancianos en
la mezquita del "Sakhir Royal
Palace"

Querido hermano, Doctor Ahmad Al-
Tayyeb, Gran Imán de Al-Azhar,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/travels/2019/outside/documents/papa-francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html


queridos miembros del Consejo
Musulmán de Ancianos,

queridos amigos,

As-salamu alaykum.

Los saludo cordialmente, deseando
que la paz del Altísimo descienda
sobre cada uno de ustedes; sobre
ustedes, que buscan promover la
reconciliación para evitar divisiones
y conflictos en las comunidades
musulmanas; sobre ustedes, que ven
en el extremismo un peligro que
corroe la verdadera religión; sobre
ustedes, que se comprometen en
disipar interpretaciones erradas que
a través de la violencia tergiversan,
instrumentalizan y dañan un credo
religioso. Que la paz descienda y
permanezca con ustedes, que desean
difundirla inculcando en los
corazones los valores del respeto, de
la tolerancia y de la moderación;
sobre ustedes, que proponen
fomentar relaciones amistosas,



mutuo respeto y confianza recíproca
con todos aquellos que, como yo,
adhieren a una fe religiosa distinta;
sobre ustedes, hermanos y
hermanas, que quieren favorecer en
los jóvenes una educación moral e
intelectual que se oponga a cualquier
forma de odio y de intolerancia. As-
salamu alaykum.

Dios es fuente de paz. Que nos
conceda ser, en cualquier lugar,
canales de su paz. Ante ustedes
quisiera reiterar que el Dios de la paz
nunca conduce a la guerra, nunca
incita al odio, nunca respalda la
violencia. Y nosotros, que creemos en
Él, estamos llamados a promover la
paz a través de instrumentos de paz,
como el encuentro, las tratativas
pacientes y el diálogo, que es el
oxígeno de la convivencia común.
Entre los objetivos que se proponen
está el de difundir una cultura de paz
basada en la justicia. Quisiera
decirles que este es el camino, más



aún, el único camino, en cuanto la
paz «es obra de la justicia (Gaudium
et spes, 78). Brota, pues, de la
fraternidad, crece a través de la
lucha contra la injusticia y las
desigualdades, se construye
tendiendo la mano a los
demás» (Discurso con ocasión de la
lectura de la Declaración final y
clausura del VII Congreso de Líderes
de Religiones Mundiales y
Tradicionales, 15 septiembre 2022).
La paz no puede ser sólo
proclamada, se debe consolidar. Y
esto es posible removiendo las
desigualdades y las discriminaciones,
que producen inestabilidad y
hostilidad.

Les agradezco su compromiso en este
sentido, como también la acogida
que me han dispensado y las
palabras que han pronunciado.
Vengo entre ustedes como un
creyente en Dios, como un hermano
y peregrino de paz. Vengo entre

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2022/september/documents/20220915-kazakhstan-finecongresso.html


ustedes para caminar juntos, con el
espíritu de Francisco de Asís, que
solía decir: «Que la paz que anuncian
de palabra, la tengan, y en mayor
medida, en sus corazones» (Leyenda
de los tres compañeros, XIV, 58. 
Directorio Franciscano, Fuentes
biográficas franciscanas). Me ha
llamado la atención ver cómo en
estas tierras es costumbre, al acoger
a un huésped, no sólo estrecharle la
mano, sino también llevarse la mano
al corazón en señal de afecto. Como
diciendo: tu persona no se queda
distante de mí, entra en mi corazón,
en mi vida. También yo me llevo la
mano al corazón con respetuoso
afecto, mirando a cada uno de
ustedes y bendiciendo al Altísimo por
la posibilidad de encontrarnos.

Creo que cada vez tenemos más
necesidad de encontrarnos, de
conocernos y de preocuparnos por
los demás, de poner la realidad antes
que las ideas y a las personas antes



que las opiniones, la apertura al cielo
antes que las distancias de la tierra,
un futuro de fraternidad antes que
un pasado de hostilidad, superando
los prejuicios y las incomprensiones
de la historia en nombre de Aquel
que es la Fuente de la Paz. Por lo
demás, ¿cómo podrán los fieles de
religiones y culturas distintas
convivir, acogerse y estimarse
mutuamente si nosotros seguimos
siendo unos extraños los unos para
los otros? Dejémonos guiar por el
dicho del Imán Alí: «Las personas
son de dos tipos: tus hermanos en la
fe o tus semejantes en la
humanidad», y sintámonos llamados
a hacernos cargo de todos aquellos
que el designio divino ha puesto a
nuestro lado en este mundo.
Exhortémonos “a que, olvidando lo
pasado, ejercitemos sinceramente la
mutua comprensión, procurando y
promoviendo unidos la justicia
social, los bienes morales, la paz y la
libertad para todos los hombres” (cf. 



Nostra aetate, 3). Son tareas que nos
incumben a nosotros, los guías
religiosos. Ante una humanidad cada
vez más herida y desgarrada que,
bajo el vestido de la globalización,
respira con dificultad y miedo, las
grandes religiones están llamadas a
ser el corazón que une los miembros
del cuerpo, el alma que da esperanza
y vida a las más altas aspiraciones.

En estos días he hablado sobre la
fuerza de la vida, que sobrevive en
los desiertos más áridos bebiendo del
agua del encuentro y de la
convivencia pacífica. Ayer lo hice
tomando el ejemplo del sorprendente
“árbol de la vida” que se encuentra
aquí en Baréin. El pasaje bíblico que
hemos escuchado pone al árbol de la
vida en el centro del jardín de los
orígenes, en el corazón del
maravilloso proyecto de Dios para el
hombre, un designio armónico capaz
de abrazar toda la creación. Sin
embargo, el ser humano se ha

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


alejado del Creador y del orden
establecido por Él. A partir de esto se
originaron problemas y
desequilibrios, que en la narración
bíblica van uno detrás del otro:
peleas y homicidios entre hermanos
(cf. Gn 4), desórdenes y
devastaciones ambientales (cf. Gn
6-9), soberbia y contrastes en la
sociedad humana (cf. Gn 11). En
resumen, un diluvio de maldad y de
muerte que brota del corazón del
hombre, de la chispa maligna
desencadenada por el mal que está
agazapado a la puerta de su corazón
(cf. Gn 4,7), para incendiar el jardín
armónico del mundo. Pero este mal
tiene su raíz en el rechazo a Dios y al
hermano, en el perder de vista al
Autor de la vida y en el no
reconocernos ya como custodios de
los hermanos. Por eso las dos
preguntas que hemos escuchado
siguen siendo siempre válidas y, más
allá del credo que se profese,
interpelan a cada vida y a cada



época: «¿Dónde estás?» (Gn 3,9),
«¿Dónde está tu hermano?» (Gn 4,9).

Queridos amigos, hermanos en
Abraham, creyentes en el único Dios,
los males sociales e internacionales,
los económicos y los personales, así
como la dramática crisis ambiental
que caracteriza los tiempos actuales
y sobre la que hoy se ha
reflexionado, provienen a fin de
cuentas del alejamiento de Dios y del
prójimo. Por lo tanto, nosotros
tenemos una tarea única,
imprescindible, la de ayudar a
reencontrar estas fuentes de vida
olvidadas, de volver a llevar a la
humanidad a beber de esta sabiduría
antigua, de volver a acercar a los
fieles a la adoración del Dios del cielo
y también acercarlos a los hombres,
para quienes Él hizo la tierra.

Y esto, ¿de qué manera? Nuestros
medios son básicamente dos: la
oración y la fraternidad. Estas son



nuestras armas, humildes y eficaces.
No nos debemos dejar tentar por
otros instrumentos, por atajos
indignos del Altísimo, cuyo nombre
de Paz es insultado por quienes
creen en las razones de la fuerza y
alimentan la violencia, la guerra y el
mercado de armas, “el comercio de la
muerte” que, con grandes sumas de
dinero cada vez mayores, está
transformando nuestra casa común
en un gran arsenal. Cuántas tramas
oscuras y cuántas dolorosas
contradicciones hay detrás de todo
esto. Pensemos, por ejemplo, en
cuántas personas se ven obligadas a
migrar de su propia tierra a causa de
los conflictos financiados por la
compra de armamento anticuado a
precios asequibles, para luego ser
identificadas y rechazadas en otras
fronteras por medio de
equipamiento militar siempre más
sofisticado. Y de esta manera la
esperanza es asesinada doblemente.
Pues bien, delante de estos



escenarios trágicos, mientras el
mundo sigue las quimeras de la
fuerza, del poder y del dinero,
nosotros estamos llamados a
recordar, con la sabiduría de los
ancianos y de los padres, que Dios y
el prójimo son lo primero y más
importante, que sólo la trascendencia
y la fraternidad nos salvan. Depende
de nosotros volver a abrir esas
fuentes de vida, pues de lo contrario
el desierto de la humanidad será
siempre más árido y mortífero. Sobre
todo, depende de nosotros dar
testimonio, más con los hechos que
con las palabras, de que creemos en
esto, en estas dos verdades. Tenemos
una gran responsabilidad ante Dios y
los hombres, y debemos ser modelos
creíbles de lo que predicamos, no
sólo en nuestras comunidades y en
nuestra casa —ya no es suficiente—
sino en el mundo unificado y
globalizado. Nosotros, que
descendemos de Abraham, padre de
los pueblos en la fe, no podemos



preocuparnos sólo por “los nuestros”,
sino que, cada vez más unidos,
hemos de dirigirnos a la entera
comunidad humana que puebla la
tierra.

Porque, en realidad, todos se hacen,
al menos en lo secreto del corazón,
las mismas grandes preguntas:
¿quién es el hombre?, ¿por qué el
dolor, el mal, la muerte, la injusticia?,
¿qué hay después de esta vida? Para
muchos, anestesiados por un
materialismo práctico y por un
consumismo paralizante, estos
mismos interrogantes yacen
adormecidos, mientras que para
otros están silenciados por las plagas
deshumanas del hambre y de la
pobreza. Miremos el hambre y la
pobreza de hoy. Que entre los
motivos que olvidan lo importante
no se incluya nuestra negligencia, el
escándalo de ocuparnos de otras
cosas y no de anunciar al Dios que da
paz a la vida y la paz que da vida a



los hombres. Hermanos y hermanas,
apoyémonos en esto mutuamente,
demos seguimiento a nuestro
encuentro del día de hoy, caminemos
juntos. Seremos bendecidos por el
Altísimo y por las creaturas más
pequeñas y débiles que Él prefiere:
por los pobres, los niños y los
jóvenes, quienes después de tantas
noches oscuras, esperan el surgir de
un amanecer de luz y de paz.
Gracias.

Encuentro ecuménico y oración
por la paz en la catedral de
Nuestra Señora de Arabia

Alteza Real,

Señor Ministro de Justicia,

gracias por su presencia que nos
honra.

«Partos, medos y elamitas, los que
habitamos en la Mesopotamia o en la
misma Judea, en Capadocia, en el



Ponto y en Asia Menor, en Frigia y
Panfilia, en Egipto, en la Libia
Cirenaica, los peregrinos de Roma,
judíos y prosélitos, cretenses y
árabes, todos los oímos proclamar en
nuestras lenguas las maravillas de
Dios» (Hch 2,9-11).

Santidad, querido Hermano
Bartolomé, queridos hermanos y
hermanas, estas palabras parecen
escritas para nosotros hoy; que de
tantos pueblos y de tantas lenguas,
de tantas partes y de tantos ritos,
estamos aquí juntos, y lo estamos por
las grandes obras realizadas por
Dios. —Estamos en paz, como en
aquella mañana de Pentecostés, en la
que no se entendía nada—. En
Jerusalén, el día de Pentecostés, aun
proviniendo de muchas regiones, se
sentían unidos en un solo Espíritu.
Hoy, como entonces, la variedad de
orígenes y lenguas no es un
problema, sino una ventaja. Escribía
un autor antiguo que, cuando



«alguien dijera a uno de vosotros: ‘Si
has recibido el Espíritu Santo, ¿por
qué no hablas en todos los idiomas?’,
deberás responderle: ‘Es cierto que
hablo todos los idiomas, porque estoy
en el cuerpo de Cristo, es decir, en la
Iglesia, que los habla
todos’» (Discurso de un autor africano
del siglo VI: PL 65,743).

Hermanos, hermanas, esto también
vale para nosotros, «porque todos
hemos sido bautizados en un solo
Espíritu para formar un solo
cuerpo» (1 Co 12,13).
Desafortunadamente, con nuestras
laceraciones hemos herido el cuerpo
santo del Señor, pero el Espíritu
Santo, que une todos los miembros,
es más grande que nuestras
divisiones carnales. Por eso es
correcto decir que lo que nos une
supera con creces lo que nos separa,
y que cuanto más caminemos según
el Espíritu, más nos inclinaremos a
desear y, con la ayuda de Dios, a



restablecer la unidad plena entre
nosotros.

Volvamos al texto de Pentecostés. Al
meditarlo, resonaron en mí dos
elementos que me parecen útiles
para nuestro camino de comunión y
que me gustaría compartir con
ustedes. Estos son la unidad en la
diversidad y el testimonio de vida.

La unidad en la diversidad. Dicen los
Hechos de los Apóstoles que, en
Pentecostés, los discípulos «estaban
todos reunidos en el mismo
lugar» (2,1).Observamos cómo el
Espíritu, que se posa sobre cada uno,
elige sin embargo el momento en el
que están todos juntos. Podían
adorar a Dios y hacer el bien al
prójimo incluso por separado, pero
es al converger en la unidad cuando
las puertas se abren de par en par a
la obra de Dios. El pueblo cristiano
está llamado a reunirse para que las
maravillas de Dios se hagan realidad.



Estar aquí, en Baréin, como pequeño
rebaño de Cristo, disperso en
diversos lugares y denominaciones,
nos ayuda a percibir la necesidad de
la unidad, de compartir la fe. Del
mismo modo que en este
archipiélago no faltan conexiones
estables entre las islas, que sea
también así entre nosotros, para no
estar aislados, sino en comunión
fraterna.

Hermanos y hermanas, me pregunto:
¿cómo hacer para acrecentar la
unidad, si la historia, las tradiciones,
los compromisos y las distancias
parecerían atraernos hacia otras
partes? ¿Cuál es el “punto de
encuentro”, el “cenáculo espiritual”
de nuestra comunión? Es la alabanza
a Dios, que el Espíritu suscita en
todos. La oración de alabanza no
aísla, no encierra en uno mismo y en
las propias necesidades, sino que nos
introduce en el corazón del Padre y,
de esta manera, nos conecta con



todos nuestros hermanos y
hermanas. La oración de alabanza y
adoración es la más elevada; gratuita
e incondicional, atrae la alegría del
Espíritu, purifica el corazón,
restablece la armonía, recompone la
unidad. Es el antídoto contra la
tristeza, contra la tentación de
dejarnos afectar por nuestra pobreza
interior y la pobreza exterior de
nuestros números. El que alaba no se
fija en la pequeñez del rebaño, sino
en la belleza de ser los pequeños del
Padre. La alabanza, que permite al
Espíritu derramar su consuelo sobre
nosotros, es un buen remedio contra
la soledad y la nostalgia de estar lejos
de casa. Nos permite sentir la
cercanía del Buen Pastor, aun
cuando pesa la falta de pastores que
estén al alcance, que es frecuente en
estos lugares. El Señor, precisamente
en nuestros desiertos, ama abrir
caminos nuevos e inimaginables y
hacer brotar manantiales de agua
viva (cf. Is 43,19). La alabanza y la



adoración nos conducen allí, a las
fuentes del Espíritu,
reconduciéndonos a los orígenes, a la
unidad.

Les hará bien seguir alimentando la
alabanza a Dios, para ser cada vez
más signo de unidad para todos los
cristianos. Que se continúe también
con la hermosa costumbre de poner
los edificios de culto a disposición de
otras comunidades para adorar al
único Señor. De hecho, no sólo aquí
en la tierra, sino también en el cielo
hay una estela de alabanza que nos
une. Es la de los muchos mártires
cristianos de diversas
denominaciones —¡cuántos ha
habido en estos últimos años en
Oriente Medio y en todo el mundo!,
¡cuántos! Ahora forman un solo cielo
repleto de estrellas, que indica el
sendero a los que caminan por los
desiertos de la historia. Tenemos la
misma meta; todos estamos llamados
a la plenitud de la comunión en Dios.



Pero recordemos que la unidad,
hacia la que vamos caminando, está 
en la diferencia. Y esto es importante
tenerlo en cuenta: la unidad no está
en ser “todos iguales”, no, está en la
diferencia. El relato de Pentecostés
señala que cada uno oía a los
Apóstoles hablar «en su propia
lengua» (Hch 2,6); el Espíritu no
acuña un lenguaje idéntico para
todos, sino que permite a cada uno
hablar las lenguas de los demás (cf. v.
4) y hace posible que cada uno oiga
la suya hablada por los demás (cf. v.
11). Es decir, no nos encierra en la
uniformidad, sino que nos dispone a
acogernos en las diferencias. Esto
acontece a quien vive según el
Espíritu; aprende a encontrarse con
cada hermano y hermana en la fe
como parte del cuerpo al que
pertenece. Este es el espíritu del
camino ecuménico.

Queridos amigos, preguntémonos a
nosotros mismos cómo vamos



haciendo este camino. Yo, pastor,
ministro, fiel, ¿soy dócil a la acción
del Espíritu? ¿Vivo el ecumenismo
como una carga, como un
compromiso adicional, como un
deber institucional, o como el anhelo
urgente de Jesús de que lleguemos a
ser «uno» (Jn 17,21), como una
misión que brota del Evangelio?
Concretamente, ¿qué hago por
aquellos hermanos y hermanas que
creen en Cristo pero que no son de
los “míos”? ¿Los conozco, los busco,
me intereso por ellos? ¿Mantengo las
distancias y actúo con formalidad, o
intento comprender su historia y
apreciar sus particularidades, sin
considerarlos obstáculos insalvables?

Después de la unidad en la diversidad,
pasamos al segundo elemento: el
testimonio de vida. En Pentecostés los
discípulos se abrieron, salieron del
Cenáculo. Desde ahí irán hacia el
mundo entero. Jerusalén, que
parecía su punto de llegada, se



convirtió en el punto de partida de
una aventura extraordinaria. El
miedo que los encerró en sus casas
quedó como un recuerdo lejano;
ahora van a todas partes, pero no
para distinguirse de los demás, ni
tampoco para revolucionar el orden
de las sociedades y la estructura del
mundo, sino para irradiar en cada
rincón, a través de sus vidas, la
belleza del amor de Dios. De hecho,
nuestro testimonio no es tanto un
discurso que se realiza con palabras,
sino que se muestra con hechos; la fe
no es un privilegio que se ha de
reclamar, sino un don que se debe
compartir. Como dice un texto
antiguo, los cristianos «no tienen
ciudades propias, ni utilizan un
hablar insólito, ni llevan un género
de vida distinto, [...] toda tierra
extraña es patria para ellos [...].
Viven en la tierra, pero su
ciudadanía está en el cielo. Obedecen
las leyes establecidas, y con su modo
de vivir superan estas leyes. Aman a



todos» (Carta a Diogneto, V). Aman a
todos. Ese es el distintivo cristiano, la
esencia del testimonio. Estar aquí en
Baréin les ha permitido a muchos de
ustedes redescubrir y practicar la
auténtica sencillez de la caridad.
Pienso en la asistencia ofrecida a los
hermanos y hermanas que llegan; en
una presencia cristiana que, en la
humildad de cada día, da testimonio,
en los ambientes de trabajo, de
comprensión y paciencia, de alegría
y mansedumbre, de benevolencia y
de espíritu de diálogo. En una
palabra, de paz.

Será bueno también para nosotros
preguntarnos sobre nuestro
testimonio, porque con el paso del
tiempo se puede ir adelante por
inercia y perder entusiasmo en
mostrar a Jesús a través del espíritu
de las Bienaventuranzas, la
coherencia, la bondad de vida y la
conducta pacífica. Preguntémonos,
ahora que rezamos juntos por la paz:



¿somos realmente personas de paz?
¿Estamos habitados por el deseo de
manifestar en todas partes la
mansedumbre de Jesús, sin esperar
nada a cambio? ¿Hacemos nuestros,
llevándolos en nuestros corazones y
en nuestras oraciones, los
cansancios, las heridas y la desunión
que vemos a nuestro alrededor?

Hermanos y hermanas, he querido
compartir con ustedes estas
reflexiones sobre la unidad —que es
fortalecida por la alabanza— y sobre
el testimonio —que es robustecido
por la caridad—. La unidad y el
testimonio son coesenciales. No
podemos dar verdadero testimonio
del Dios del amor si no estamos
unidos entre nosotros como Él
quiere; y no podemos estar unidos
permaneciendo cada uno por su
lado, sin abrirnos al testimonio, sin
ampliar las fronteras de nuestros
intereses y de nuestras comunidades
en nombre del Espíritu que abraza a



todas las lenguas y quiere llegar a
cada uno. Me permito añadir una
reflexión: ese día, el Espíritu Santo
creó una gran diversidad, que
parecía un gran desorden. Sin
embargo, el mismo Espíritu que da la
diversidad de los carismas es el
mismo que crea la unidad, la unidad
como armonía. El Espíritu es la
armonía, como decía un gran Padre
de la Iglesia: “Ipse harmonia est”, Él
es la armonía. Por eso rezamos, para
que se dé entre nosotros esta 
armonía. Él une y envía, reúne en
comunión y manda en misión.
Confiémosle en la oración nuestro
itinerario común e invoquemos
sobre nosotros su efusión, un
renovado Pentecostés que nos dé
miradas nuevas y pasos ágiles en
nuestro camino de unidad y de paz.

Sábado, 5 de noviembre



Santa Misa en el "Bahrain National
Stadium"

El profeta Isaías dice que Dios hará
surgir un Mesías, cuya «soberanía
será grande, y habrá una paz sin
fin» (Is 9,6). Parece una
contradicción, ya que, de hecho, en la
apariencia de este mundo (cf. 1 Co
7,31), lo que muchas veces vemos es
que cuanto más se busca el poder,
más amenazada está la paz. En
cambio, el profeta da un anuncio
extraordinariamente novedoso: el
Mesías que llega es poderoso, sí, pero
no a la manera de un caudillo que
trae la guerra y domina a los otros,
sino en cuanto «Príncipe de la
paz» (v. 5), como Aquel que
reconcilia a los hombres con Dios y
entre ellos. La grandeza de su poder
no usa la fuerza de la violencia, sino
la debilidad del amor. Y este es el
poder de Cristo: el amor. Y también a
nosotros Él nos confiere el mismo
poder, el poder de amar, de amar en



su nombre, de amar como Él ha
amado. ¿Cómo? De manera
incondicional, no solo cuando todo
va bien y sentimos el deseo de amar,
sino siempre; no solo a nuestros
amigos y vecinos, sino a todos,
incluso a los enemigos. Siempre y a
todos.

Amar siempre y amar a todos,
reflexionemos un poco sobre esto.

En primer lugar, hoy las palabras de
Jesús (cf. Mt 5,38-48) nos invitan a 
amar siempre, es decir, a permanecer
siempre en su amor, a cultivarlo y
practicarlo cualquiera que sea la
situación que vivimos. Pero,
atención, la mirada de Jesús es
concreta; no dice que será fácil y no
propone un amor sentimental o
romántico, como si en nuestras
relaciones humanas no existiesen
momentos de conflicto y entre los
pueblos no hubiera motivos de
hostilidad. Jesús no es irenista, sino



realista, habla explícitamente de «los
que les hacen el mal» y de
«enemigos» (vv. 39.43). Sabe que en
nuestras relaciones tiene lugar una
lucha cotidiana entre el amor y el
odio; y que también dentro de
nosotros, cada día, se verifica un
combate entre la luz y las tinieblas,
entre muchos propósitos y deseos de
bien y esa fragilidad pecaminosa que
frecuentemente nos domina y nos
arrastra hacia las obras del mal. Sabe
también qué es lo que
experimentamos cuando, a pesar de
tantos esfuerzos generosos, no
recibimos el bien que nos
esperábamos, sino que,
incomprensiblemente, sufrimos un
daño. E, incluso, ve y sufre
observando en nuestros días, en
tantas partes del mundo, formas de
ejercer el poder que se nutren del
abuso y la violencia, que buscan
aumentar su propio espacio
restringiendo el de los demás,
imponiendo su dominio, limitando



las libertades fundamentales y
oprimiendo a los débiles. Por tanto —
dice Jesús— existen conflictos,
opresiones y enemistades.

Frente a todo esto, la pregunta
importante que debemos hacernos
es: ¿qué hacer cuando nos
encontramos en estas situaciones? La
propuesta de Jesús es sorprendente,
es atrevida, es audaz. Él pide a los
suyos la valentía de arriesgarse por
algo que aparentemente parece la
opción perdedora. Pide que
permanezcamos siempre, fielmente,
en el amor, a pesar de todo, incluso
ante el mal y el enemigo. Reaccionar
de una forma simplemente humana
nos encadena al “ojo por ojo, diente
por diente”, pero eso significa hacer
justicia con las mismas armas del
mal que recibimos. Jesús se atreve a
proponernos algo nuevo, distinto,
impensable, algo suyo: «Yo les digo
que no hagan frente al que les hace
mal; al contrario, si alguien te da una



bofetada en la mejilla derecha,
preséntale también la otra» (v. 39).
Esto nos pide el Señor, no que
soñemos con un mundo
irénicamente animado por la
fraternidad, sino que nos
comprometamos en primera
persona, empezando por vivir
concreta y valientemente la
fraternidad universal, perseverando
en el bien incluso cuando recibimos
el mal, rompiendo la espiral de la
venganza, desarmando la violencia,
desmilitarizando el corazón. El
apóstol Pablo se hace eco de esto
cuando escribe: «No te dejes vencer
por el mal. Por el contrario, vence al
mal, haciendo el bien» (Rm 12,21).

Por tanto, la invitación de Jesús no se
refiere en primer lugar a las grandes
cuestiones de la humanidad, sino a
las situaciones concretas de nuestra
vida: a nuestros lazos familiares, a
las relaciones en la comunidad
cristiana, a los vínculos que se



cultivan en la realidad laboral y
social en la que nos encontramos.
Habrá fricciones, momentos de
tensión, habrá conflictos, visiones
distintas, pero quien sigue al
Príncipe de la paz debe buscar
siempre la paz. Y no se puede
restablecer la paz si a una palabra
ofensiva se responde con otra
palabra todavía peor, si a una
bofetada se le sigue otra. No, es
necesario “desactivar”, quebrar la
cadena del mal, romper la espiral de
violencia, dejar de albergar rencores,
dejar de quejarse y compadecerse de
sí mismo. Hay que permanecer en el
amor, siempre, es el camino de Jesús
para dar gloria al Dios del cielo y
construir la paz en la tierra. Amar
siempre.

Tomemos ahora el segundo aspecto: 
amar a todos. Podemos
comprometernos en el amor, pero no
es suficiente si lo reducimos al
estrecho ámbito de aquellos de



quienes recibimos ese mismo amor,
es decir, de nuestros amigos, de
nuestros semejantes, familiares.
También en este caso la invitación de
Jesús es sorprendente, porque
extiende las fronteras de la ley y del
sentido común. Amar al prójimo, al
que tenemos cerca de nosotros,
aunque es razonable, es ya difícil. En
general, es lo que una comunidad o
un pueblo intentan hacer para
conservar la paz internamente. Si
uno pertenece a la misma familia o a
la misma nación, si se tienen las
mismas ideas o los mismos gustos, si
se profesa el mismo credo, es normal
procurar ayudarse y quererse. Pero,
¿qué sucede si el que está lejos se nos
acerca, si el extranjero, el que es
diferente o de otro credo se convierte
en nuestro vecino de casa? Esta
tierra es precisamente una imagen
viva de la convivencia en la
diversidad, de nuestro mundo cada
vez más marcado por la permanente
migración de los pueblos y del



pluralismo de las ideas, de los usos y
de las tradiciones. Es importante,
entonces, acoger esta provocación de
Jesús: «Si ustedes aman solamente a
quienes los aman, ¿qué recompensa
merecen? ¿No hacen lo mismo los
publicanos?» (Mt 5,46). El verdadero
desafío para ser hijos del Padre y
construir un mundo de hermanos es
aprender a amar a todos, incluso a
los enemigos: «Ustedes han oído que
se dijo: Amarás a tu prójimo y
odiarás a tu enemigo. Pero yo les
digo: Amen a sus enemigos, rueguen
por sus perseguidores» (vv. 43-44).
Esto, en realidad, significa elegir no
tener enemigos, no ver en el otro un
obstáculo que se debe superar, sino
un hermano y una hermana a quien
amar. Amar al enemigo es llevar a la
tierra el reflejo del cielo, es hacer
bajar sobre el mundo la mirada y el
corazón del Padre, que no hace
distinciones, no discrimina, sino que
«hace salir el sol sobre malos y



buenos y hace caer la lluvia sobre
justos e injustos» (v. 45).

Hermanos, hermanas, el poder de
Jesús es el amor y Jesús nos da el
poder de amar así, de un modo que a
nosotros nos parece sobrehumano.
Pero una capacidad semejante no
puede ser solo fruto de nuestros
esfuerzos, es ante todo una gracia.
Una gracia que se debe pedir con
insistencia: “Jesús, tú que me amas,
enséñame a amar como tú. Jesús, tú
que me perdonas, enséñame a
perdonar como tú. Manda sobre mí
tu Espíritu, el Espíritu del amor”.
Pidamos esto. Porque tantas veces
presentamos al Señor muchas
peticiones, pero esto es lo esencial
para el cristiano, saber amar como
Cristo. Amar es el don más grande, y
lo recibimos cuando damos espacio
al Señor en la oración, cuando
acogemos su presencia en su Palabra
que nos trasforma y en la
revolucionaria humildad de su Pan



partido. Así, lentamente, caen las
murallas que endurecen nuestro
corazón y encontramos la alegría de
practicar obras de misericordia para
con todos. Entonces comprendemos
que una vida dichosa pasa a través
de las bienaventuranzas, y consiste
en ser constructores de paz (cf. Mt
5,9).

Queridos amigos, quisiera agradecer
vuestro sereno y alegre testimonio de
fraternidad, para ser en esta tierra
semilla del amor y de la paz. Es el
desafío que el Evangelio entrega
cada día a nuestras comunidades
cristianas, a cada uno de nosotros. Y
a ustedes, a todos los que han venido
a esta celebración desde los cuatro
países del Vicariato Apostólico de
Arabia del Norte —Baréin, Kuwait,
Qatar y Arabia Saudita—, así como
de otros países del Golfo, y también
de otros territorios, les traigo hoy el
afecto y la cercanía de la Iglesia
universal, que los mira y los abraza,



los quiere y los alienta. Que la Virgen
Santa, Nuestra Señora de Arabia, los
acompañe en el camino y los guarde
siempre en el amor hacia los demás.

Encuentro con los jóvenes

Queridos amigos, hermanos y
hermanas, ¡buenos días!

Les agradezco que estén aquí, de
muchas naciones y con tanto
entusiasmo. Quisiera agradecer a Sor
Rosalyn sus palabras de bienvenida y
la dedicación con la que, junto con
muchos otros, dirige este Colegio del
Sagrado Corazón.

Y me alegro de haber visto en el
Reino de Baréin un lugar de
encuentro y diálogo entre diferentes
culturas y credos. Y en este
momento, mirándolos a ustedes, que
no son de la misma religión y no
tienen miedo de estar juntos, pienso
que sin ustedes esta convivencia de
las diferencias no sería posible. ¡Y no



tendría futuro! En la masa del
mundo, ustedes son la buena
levadura destinada a crecer, a
superar tantas barreras sociales y
culturales, y a promover gérmenes
de fraternidad y novedad. Jóvenes,
ustedes son los que, como viajeros
inquietos y abiertos a lo inédito, no
tienen miedo de enfrentarse,
dialogar, “hacer ruido” y mezclarse
con los demás, convirtiéndose en la
base de una sociedad amiga y
solidaria. Y esto, queridos amigos, es
fundamental en los contextos
complejos y plurales en los que
vivimos; derribar algunas barreras
para inaugurar un mundo más
conforme al hombre, más fraternal,
aun cuando esto suponga enfrentar
muchos retos. A este respecto,
tomando como referencia sus
testimonios y sus preguntas, me
gustaría dirigirles tres pequeñas
invitaciones, no tanto para
enseñarles algo sino para animarlos.



La primera invitación es a abrazar la
cultura del cuidado. Sor Rosalyn
utilizó esta expresión: “cultura del
cuidado”. Hacerse cargo, cuidar,
significa desarrollar una actitud
interior de empatía, una mirada
atenta que nos lleva a salir de
nosotros mismos, una presencia
amable que supera la indiferencia y
nos impulsa a interesarnos por los
demás. Este es el punto de inflexión,
el comienzo de la novedad, el
antídoto contra un mundo cerrado
que, impregnado de individualismo,
devora a sus hijos; contra un mundo
prisionero de la tristeza, que genera
indiferencia y soledad. Me permito
decirles, ¡cuánto daño hace el
espíritu de tristeza! Porque si no
aprendemos a hacernos cargo de lo
que nos rodea —de los demás, de la
ciudad, de la sociedad, de la creación
— terminamos pasando la vida como
los que corren, se afanan, hacen
muchas cosas, pero, al final, se
quedan tristes y solos porque nunca



han experimentado en profundidad
la alegría de la amistad y de la
gratuidad. Y no le han dado al
mundo aquel toque único de belleza
que sólo él, o ella, y nadie más podría
darle. Como cristiano, pienso en
Jesús y veo que sus acciones
estuvieron siempre animadas por el
cuidado. Cuidó las relaciones con
todos los que encontraba en las
casas, en los pueblos y en los
caminos. Miraba a la gente a los ojos,
escuchaba sus peticiones de ayuda,
se acercaba y tocaba sus heridas.
Ustedes, ¿miran a la gente a los ojos?
Jesús entró en la historia para
decirnos que el Altísimo cuida de
nosotros; para recordarnos que estar
del lado de Dios significa hacerse
cargo de alguien y de algo,
especialmente de los más
necesitados.

Amigos, ¡qué maravilloso es
convertirse en especialistas del
cuidado y artistas de las relaciones!



Pero esto requiere, como todo en la
vida, un entrenamiento constante.
Así que no se olviden de cuidarse
primero a ustedes mismos, no tanto
del exterior, sino del interior, la
parte más oculta y preciosa de
ustedes. ¿Cuál es? El alma, el
corazón. ¿Y cómo se hace para cuidar
el corazón? Traten de escucharlo en
silencio, de encontrar espacios para
estar en contacto con su interioridad,
para sentir el regalo que son, para
acoger su propia existencia y no
dejar que se les escape de las manos.
Que no les suceda ser “turistas de la
vida”, que sólo la miran desde fuera,
superficialmente. Y, en silencio,
siguiendo el ritmo de vuestro
corazón, hablen con Dios. Háblenle
de ustedes mismos, y también de
aquellos que encuentran cada día y
que Él les da como compañeros de
viaje. Llévenle los rostros, las
situaciones felices y dolorosas,
porque no hay oración sin



relaciones, como tampoco hay
alegría sin amor.

Y el amor —ustedes lo saben— no es
una telenovela o una película
romántica. Amar es preocuparse por
el otro, cuidarlo, ofrecer el propio
tiempo y los propios dones a quien lo
necesita, arriesgarse para hacer de la
vida un regalo que genera ulterior
vida. Amigos, por favor, no se
olviden nunca de una cosa: todos
ustedes —sin excluir a nadie— son
un tesoro, un tesoro único y valioso.
Por eso, no encierren su vida en una
caja fuerte, pensando que es mejor
no hacer ningún esfuerzo porque no
ha llegado aún el momento de
gastarla. Muchos de ustedes están
aquí de paso, por razones de trabajo
y a menudo por un tiempo
determinado. Pero si vivimos con la
mentalidad del turista, no
aprovechamos el momento presente
y nos arriesgamos a desperdiciar
trozos enteros de vida. Qué hermoso



es, en cambio, dejar ahora una buena
huella en el camino, preocupándonos
por la comunidad, por los
compañeros de clase, por los colegas
de trabajo, por la creación. Nos hace
bien preguntárnoslo, ¿qué huella
estoy dejando ahora, aquí donde
vivo, en el lugar donde la
Providencia me ha puesto?

Esta es la primera invitación, la
cultura del cuidado; si la hacemos
nuestra, contribuimos a que crezca la
semilla de la fraternidad. Y esta es la
segunda invitación que quisiera
hacerles: sembrar fraternidad. Me
gustó lo que dijiste Abdulla: “Es
necesario ser campeones no sólo en
el campo de juego, sino en la vida”.
Campeones fuera del campo. Es
verdad, ¡sean campeones de
fraternidad, fuera del campo! Este es
el desafío de hoy para el triunfo de
mañana, el desafío de nuestras
sociedades cada vez más
globalizadas y multiculturales.



Miren, todos los instrumentos y la
tecnología que la modernidad nos da
no bastan para que el mundo sea
pacífico y fraterno. Lo estamos
viendo, en efecto, los vientos de
guerra no se aplacan con el progreso
técnico. Constatamos con tristeza que
en muchas regiones las tensiones y
las amenazas aumentan, y a veces los
conflictos estallan. Pero esto a
menudo sucede porque no se trabaja
el propio corazón, porque se permite
que en las relaciones con los demás
las distancias se agranden, y de este
mismo modo las diferencias étnicas,
culturales, religiosas y de otro tipo se
convierten en problemas y temores
que aíslan, y no en oportunidades
para crecer juntos. Y cuando parecen
ser más fuertes que la fraternidad
que nos une, se corre el riesgo del
enfrentamiento.

A ustedes jóvenes, que son más
directos y capaces de establecer
contactos y amistades, superando los



prejuicios y las barreras ideológicas,
quiero decirles: sean sembradores de
fraternidad y serán cosechadores de
futuro, porque el mundo sólo tendrá
futuro en la fraternidad. Es una
invitación que encuentro en el centro
de mi fe. Dice la Biblia: «¿Cómo
puede amar a Dios, a quien no ve, el
que no ama a su hermano, a quien
ve? Este es el mandamiento que
hemos recibido de él: el que ama a
Dios debe también amar a su
hermano» (1 Jn 4,20-21). Sí, Jesús nos
pide que no desvinculemos nunca el
amor a Dios del amor al prójimo,
haciéndonos nosotros mismos
prójimos de todos (cf. Lc 10,29-37).
De todos, no sólo de quien me resulta
simpático. Vivir como hermanos y
hermanas es la vocación universal
confiada a toda criatura. Y ustedes,
jóvenes —sobre todo ustedes—,
frente a la tendencia dominante de
permanecer indiferentes y mostrarse
intolerantes con los demás, hasta el
punto de avalar guerras y conflictos,



están llamados a «reaccionar con un
nuevo sueño de fraternidad y de
amistad social que no se quede en las
palabras» (Fratelli tutti, 6). Las
palabras no son suficientes, se
necesitan gestos concretos realizados
en lo cotidiano.

Hagámonos algunas preguntas
también aquí: ¿Soy abierto a los
demás? ¿Soy amigo o amiga de
alguna persona que no forma parte
de mi grupo de intereses, que tiene
creencias y costumbres diferentes de
las mías? ¿Busco el encuentro o me
quedo en lo mío? El camino es el que
nos ha señalado Nevin con pocas
palabras: “crear buenas relaciones”,
con todos. En ustedes, jóvenes, está
vivo el deseo de viajar, de conocer
nuevas tierras, de superar los límites
de los lugares habituales. Quisiera
decirles: aprendan a viajar también
dentro de ustedes mismos, amplíen
las fronteras interiores, para que se
desplomen los prejuicios sobre los

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#6


demás, se reduzca el espacio de la
desconfianza, se derriben los muros
del miedo, florezca la amistad
fraterna. También en esto déjense
ayudar por la oración, que ensancha
el corazón y que, abriéndonos al
encuentro con Dios, nos ayuda a ver
en quién encontramos a un hermano
y una hermana. A este respecto, son
hermosas las palabras de un profeta
que dice: «¿No nos ha creado un solo
Dios? ¿Por qué nos traicionamos
unos a otros?» (Ml 2,10). Sociedades
como esta, con una notable riqueza
de fe, tradiciones y lenguas diversas,
pueden convertirse en “escuelas de
fraternidad”. Aquí estamos a las
puertas del gran y multiforme
continente asiático, al que un teólogo
definió como «un continente de
lenguas» (A. Pieris, en Teologia in
Asia, Brescia 2006, 5); ¡sepan
armonizarlas en la única lengua, la
lengua del amor, como verdaderos
campeones de fraternidad!



Quisiera hacerles además una
tercera invitación. Se refiere al
desafío de tomar decisiones en la
vida. Ustedes lo saben bien, por la
experiencia de cada día, no existe
una vida sin desafíos que afrontar. Y
siempre, frente a un desafío, como
ante una encrucijada, es necesario
elegir, involucrarse, arriesgarse,
decidir. Pero esto requiere una
buena estrategia, no se puede
improvisar viviendo sólo por instinto
y al instante. ¿Y cómo se hace para
prepararse, para entrenar la
capacidad de decidir, la creatividad,
la valentía, la perseverancia? ¿Cómo
afinar la mirada interior, aprender a
juzgar las situaciones, a captar lo
esencial? Se trata de crecer en el arte
de orientarse en las decisiones, de
tomar la dirección correcta.Por eso,
la tercera invitación es hacer
elecciones en la vida, elecciones
justas.



Todo esto me vino a la mente
pensando en las preguntas de
Merina. Son interrogantes que
expresan justamente la necesidad de
descubrir la dirección que hay que
tomar en la vida. —Por cómo dijo las
cosas, ella muestra ser muy valiente
— Y puedo compartirles mi
experiencia: era un adolescente
como ustedes, como todos, y mi vida
era la vida normal de un joven. La
adolescencia —lo sabemos— es un
camino, es una etapa de crecimiento,
un periodo en el que nos asomamos
a la vida en sus aspectos a veces
contradictorios, afrontando ciertos
desafíos por primera vez. Y bien,
¿cuál es mi consejo?: ¡sigan adelante
sin miedo, y nunca solos! Dos cosas,
sigan adelante sin miedo y nunca
solos. Dios nunca los deja solos, pero,
para darles una mano, espera que se
la pidan. Él nos acompaña y nos guía.
No con prodigios y milagros, sino
hablando delicadamente por medio
de nuestros pensamientos y de



nuestros sentimientos;y también a
través de nuestros profesores,
nuestros amigos, nuestros padres y
todas las personas que quieren
ayudarnos.

Es necesario, entonces, aprender a
distinguir su voz. La voz de Dios que
nos habla. ¿Cómo aprendemos esto?
Como nos decías tú, Merina, por
medio de la oración silenciosa, el
diálogo íntimo con Él, conservando
en el corazón lo que nos hace bien y
nos da paz. La paz es un signo de la
presencia de Dios. Esta luz de Dios
ilumina el laberinto de
pensamientos, emociones y
sentimientos en el que a menudo nos
movemos. El Señor desea iluminar
sus inteligencias, sus sentimientos
más íntimos, las aspiraciones que
tienen en el corazón, las opiniones
que maduran dentro de ustedes.
Quiere ayudarlos a distinguir lo que
es esencial de lo que es superficial, lo
que es bueno de lo que es malo para



ustedes y para los demás, lo que es
justo de lo que genera injusticia y
desorden. Nada de lo que nos sucede
le es ajeno a Dios, nada, pero con
frecuencia somos nosotros los que
nos alejamos de Él, no le confiamos
las personas y las situaciones, nos
cerramos en el miedo y la vergüenza.
No, alimentemos en la oración la
certeza consoladora de que el Señor
vela sobre nosotros, que no duerme,
sino que nos cuida siempre.

Amigos, jóvenes, la aventura de las
decisiones no la realizamos solos. Por
eso, permítanme decirles una última
cosa: busquen siempre, antes que las
opiniones de internet, buenos
consejeros en la vida, personas
sabias y de confianza que puedan
orientarlos, ayudarlos. Pienso en los
padres y en los maestros, pero
también en los ancianos, en los
abuelos, y en un buen acompañante
espiritual. ¡Cada uno de nosotros
necesita ser acompañado en el



camino de la vida!Repito lo que les
he dicho, ¡nunca solos! Necesitamos
ser acompañados en el camino de la
vida.

Queridos jóvenes, los necesitamos,
necesitamos su creatividad, sus
sueños y su valentía, su simpatía y
sus sonrisas, su alegría contagiosa y
también esa pizca de locura que
ustedes saben llevar a cada situación,
y que ayuda a salir del sopor de la
rutina y de los esquemas repetitivos
en los que a veces encasillamos la
vida. Como Papa quiero decirles: la
Iglesia está con ustedes y los necesita,
a cada uno de ustedes, para
rejuvenecer, explorar nuevos
senderos, experimentar nuevos
lenguajes, volverse más alegre y
acogedora. ¡No pierdan nunca la
valentía de soñar y de vivir en
grande! Aprópiense de la cultura del
cuidado y difúndanla; sean
campeones de fraternidad; afronten
los desafíos de la vida dejándose



orientar por la creatividad fiel de
Dios y por buenos consejeros. Y, por
último, acuérdense de mí en sus
oraciones. Yo haré lo mismo por
ustedes; los llevo en el corazón.
¡Gracias!

God be with you! Allah ma’akum [Que
Dios esté con ustedes]

Domingo, 6 de noviembre

Encuentro de oración

Queridos obispos, sacerdotes,
consagrados, seminaristas y agentes
de pastoral, ¡buenos días!

Estoy contento de encontrarme entre
ustedes, en esta comunidad cristiana
que manifiesta bien su rostro
“católico”, es decir, universal; una
Iglesia formada por personas
provenientes de muchas partes del



mundo, que se reúnen para confesar
la única fe en Cristo. Mons. Hinder, a
quien agradezco su servicio y sus
palabras, habló ayer de «un pequeño
rebaño constituido por migrantes».
Así que, saludando a cada uno de
ustedes, pienso también en sus
pueblos de pertenencia, en sus
familias, que llevan en el corazón
con un poco de nostalgia, en sus
países de origen. En particular,
viendo aquí presentes a fieles del
Líbano, aseguro mi oración y
cercanía a ese amado país, tan
cansado y tan probado, y a todos los
pueblos que sufren en Oriente
Medio. Es hermoso pertenecer a una
Iglesia formada de historias y rostros
diversos que encuentran armonía en
el único rostro de Jesús. Y dicha
variedad —que he visto en estos días
— es el espejo de este país, de la
gente que habita en él, así como del
paisaje que lo caracteriza y que, aun
dominado por el desierto, posee una



rica y variada presencia de plantas y
de seres vivos.

Las palabras de Jesús que hemos
escuchado hablan del agua viva que
brota de Cristo y de los creyentes (cf. 
Jn 7,37-39). Me hicieron pensar
precisamente en esta tierra. Es
verdad, hay mucho desierto, pero
también hay manantiales de agua
dulce que corren silenciosamente en
el subsuelo, irrigándolo. Es una
hermosa imagen de lo que son
ustedes y sobre todo de lo que la fe
realiza en la vida; emerge a la
superficie nuestra humanidad,
demacrada por muchas fragilidades,
miedos, desafíos que debe afrontar,
males personales y sociales de
distinto tipo; pero en el fondo del
alma, bien adentro, en lo íntimo del
corazón, corre serena y silenciosa el
agua dulce del Espíritu, que riega
nuestros desiertos, vuelve a dar vigor
a lo que amenaza con secarse, lava lo
que nos degrada, sacia nuestra sed



de felicidad. Y siempre renueva la
vida. Esta es el agua viva de la que
habla Jesús, esta es la fuente de vida
nueva que nos promete: el don del
Espíritu Santo, la presencia tierna,
amorosa y revitalizadora de Dios en
nosotros.

Nos hace bien, pues, detenernos en la
escena que describe el Evangelio.
Jesús se encontraba en el templo de
Jerusalén, donde se estaba
celebrando una de las fiestas más
importantes, durante la cual el
pueblo bendecía al Señor por el don
de la tierra y de las cosechas,
haciendo memoria de la Alianza. En
ese día de fiesta se realizaba un rito
importante: el sumo sacerdote se
dirigía a la piscina de Siloé, sacaba
agua y luego, mientras el pueblo
cantaba y exultaba, la derramaba
fuera de los muros de la ciudad para
indicar que de Jerusalén iba a fluir
una gran bendición para todos. En
efecto, sobre Jerusalén el salmista



había dicho: «Todas mis fuentes
están en ti» (Sal 87,7); y el profeta
Ezequiel había hablado de un
manantial de agua que, brotando del
templo, iba a irrigar y fecundar como
un río toda la tierra (cf. Ez 47,1-12).

En vista de lo anterior,
comprendemos bien qué quiere
decirnos el Evangelio de Juan con
esta escena: estamos en el último día
de la fiesta, Jesús, «poniéndose de
pie», exclamó: «El que tenga sed,
venga a mí» (Jn 7,37), porque «de su
seno brotarán manantiales de agua
viva» (v. 38). ¡Qué invitación más
hermosa! Y el evangelista explica: «Él
se refería al Espíritu que debían
recibir los que creyeran en él.
Porque el Espíritu no había sido dado
todavía, ya que Jesús aún no había
sido glorificado» (v. 39). Se hace
referencia a la hora en que Jesús
muere en la cruz. En ese momento,
ya no es del templo de piedras, sino
del costado abierto de Cristo que



saldrá el agua de la vida nueva, el
agua vivificante del Espíritu Santo,
destinada a regenerar a toda la
humanidad liberándola del pecado y
de la muerte.

Hermanos y hermanas, recordemos
siempre esto: la Iglesia nace allí, nace
del costado abierto de Cristo, de un
baño de regeneración en el Espíritu
Santo (cf. Tt 3,5). No somos cristianos
por nuestros méritos o sólo porque
nos adherimos a un credo, sino
porque en el Bautismo nos fue
donada el agua viva del Espíritu, que
nos hace hijos amados de Dios y
hermanos entre nosotros,
convirtiéndonos en criaturas nuevas.
Todo brota de la gracia, —todo es
gracia—, todo viene del Espíritu
Santo. Permítanme, entonces,
detenerme brevemente con ustedes
sobre tres grandes dones que el
Espíritu Santo nos da y nos pide que
acojamos y vivamos: la alegría, la



unidad y la profecía.La alegría, la
unidad y la profecía.

En primer lugar, el Espíritu es fuente
de alegría. El agua dulce que el Señor
quiere hacer correr en los desiertos
de nuestra humanidad, amasada de
tierra y de fragilidad, es la certeza de
no estar nunca solos en el camino de
la vida. En efecto, el Espíritu es Aquel
que no nos deja solos, es el
Consolador; nos alienta con su
presencia discreta y benéfica, nos
acompaña con amor, nos sostiene en
las luchas y en las dificultades,
anima nuestros sueños más
hermosos y nuestros deseos más
grandes, abriéndonos al asombro y a
la belleza de la vida. Por eso, la
alegría del Espíritu no es un estado
ocasional o una emoción del
momento; tampoco es esa especie de
«alegría consumista e individualista
tan presente en algunas experiencias
culturales de hoy» (Exhort. ap. 
Gaudete et exsultate, 128). En cambio,

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Alegr%C3%ADa_y_sentido_del_humor


la alegría en el Espíritu es aquella
que nace de la relación con Dios, de
saber que, aun en las dificultades y
en las noches oscuras que a veces
atravesamos, no estamos solos,
perdidos o derrotados, porque Él está
con nosotros. Y con Él podemos
afrontar y superar todo, incluso los
abismos del dolor y de la muerte.

A ustedes, que han descubierto esta
alegría y la viven en comunidad,
quisiera decirles: consérvenla, más
aún, multiplíquenla. ¿Y saben cuál es
la mejor manera para hacer esto? 
Dándola. Sí, es así, la alegría cristiana
es contagiosa, porque el Evangelio
hace salir de sí mismo para
comunicar la belleza del amor de
Dios. Por lo tanto, es esencial que en
las comunidades cristianas la alegría
no decaiga y se comparta; que no nos
limitemos a repetir gestos por rutina,
sin entusiasmo, sin creatividad. De lo
contrario, perderemos la fe y nos
convertiremos en una comunidad



aburrida, ¡y eso es malo! Es
importante que, además de la
liturgia, particularmente en la
celebración de la Misa, fuente y
cumbre de la vida cristiana (cf. 
Sacrosanctum Concilium, 10),
hagamos circular la alegría del
Evangelio también a través de una
acción pastoral dinámica,
especialmente para los jóvenes, las
familias y las vocaciones a la vida
sacerdotal y religiosa. La alegría
cristiana no se puede retener para
uno mismo; sólo cuando la hacemos
circular, se multiplica.

En segundo lugar, el Espíritu Santo es
fuente de unidad. Los que lo acogen
reciben el amor del Padre y se
convierten en sus hijos (cf. Rm
8,15-16); y, si son hijos de Dios, son
también hermanos y hermanas. No
puede haber lugar para las obras de
la carne, es decir, del egoísmo; como
las divisiones, las peleas, las
calumnias, las murmuraciones. Por

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_sp.html


favor estén atentos al chismorreo, las
habladurías destruyen una
comunidad. Las divisiones del
mundo, y también las diferencias
étnicas, culturales y rituales, no
pueden dañar o comprometer la
unidad del Espíritu. Por el contrario,
su fuego destruye los deseos
mundanos y enciende nuestras vidas
con ese amor acogedor y compasivo
con el que Jesús nos ama, para que
también nosotros podamos amarnos
así entre nosotros. Por eso, cuando el
Espíritu del Resucitado desciende
sobre los discípulos, se convierte en
fuente de unidad y de fraternidad
contra todo egoísmo; inaugura el
único lenguaje del amor, para que los
diversos lenguajes humanos no
permanezcan lejanos e
incomprensibles; rompe las barreras
de la desconfianza y del odio, para
crear espacios de acogida y de
diálogo; libera del miedo e infunde la
valentía de salir al encuentro de los



demás con la fuerza desarmada y
desarmante de la misericordia.

Esto es lo que hace el Espíritu Santo,
modela de este modo a la Iglesia
desde sus orígenes. Desde
Pentecostés las procedencias, las
sensibilidades y las diferentes
visiones se armonizan en la
comunión, se forjan en una unidad
que no es uniformidad, es armonía,
porque el Espíritu Santo es armonía.
Si hemos recibido el Espíritu, nuestra
vocación eclesial es principalmente
la de cuidar la unidad y cultivar el
conjunto, es decir —como dice san
Pablo— «conservar la unidad del
Espíritu, mediante el vínculo de la
paz. Hay un solo Cuerpo y un solo
Espíritu, así como hay una misma
esperanza, a la que [hemos] sido
llamados» (Ef 4,3-4).

En su testimonio, Chris ha dicho que,
cuando era muy joven, lo que le
había fascinado de la Iglesia católica



era «la devoción común de todos los
fieles»; todos reunidos en una sola
familia, todos para cantar las
alabanzas del Señor, sin importar el
color de la piel, la procedencia
geográfica o el idioma. Esta es la
fuerza de la comunidad cristiana, el
primer testimonio que podemos dar
al mundo. ¡Tratemos de ser custodios
y constructores de unidad! Para ser
creíbles en el diálogo con los demás,
vivamos la fraternidad entre
nosotros. Hagámoslo en las
comunidades, valorando los carismas
de todos sin mortificar a nadie;
hagámoslo en las casas religiosas,
como signos vivos de concordia y de
paz; hagámoslo en las familias, de
modo que el vínculo de amor del
sacramento se traduzca en actitudes
cotidianas de servicio y de perdón;
hagámoslo también en la sociedad
multirreligiosa y multicultural en la
que vivimos. Estemos siempre en
favor del diálogo, —siempre—,
seamos tejedores de comunión con



los hermanos de otros credos y
confesiones. Sé que en este camino
ustedes ya dan un hermoso ejemplo,
pero la fraternidad y la comunión
son dones que no debemos
cansarnos de pedir al Espíritu, para
rechazar las tentaciones del enemigo,
que siempre siembra cizaña.

Por último, el Espíritu es fuente de
profecía. La historia de la salvación,
como sabemos, está repleta de
numerosos profetas que Dios llama,
consagra y envía en medio del
pueblo para que hablen en su
nombre. Los profetas reciben del
Espíritu Santo la luz interior que los
hace intérpretes atentos de la
realidad, capaces de captar dentro de
las tramas, a menudo oscuras, de la
historia, la presencia de Dios, e
indicarla al pueblo. Con frecuencia
las palabras de los profetas son
penetrantes; llaman por su nombre a
los proyectos de mal que se anidan
en el corazón de la gente, ponen en



crisis las falsas seguridades humanas
y religiosas, e invitan a la conversión.

También nosotros tenemos esta
vocación profética; todos los
bautizados han recibido el Espíritu y
todos son profetas. Y como tales no
podemos fingir que no vemos las
obras del mal, quedarnos en una
“vida tranquila” para no ensuciarnos
las manos.Un cristiano tarde o
temprano debe ensuciarse las manos
para vivir bien su vida cristiana y
dar buen testimonio. Por el
contrario, hemos recibido un Espíritu
de profecía para manifestar el
Evangelio con nuestro testimonio de
vida. Por eso san Pablo exhorta:
«Aspiren a los dones espirituales,
sobre todo al de profecía» (1 Co 14,1).
La profecía nos hace capaces de
practicar las bienaventuranzas
evangélicas en las situaciones de
cada día, es decir, de edificar con
firme mansedumbre ese Reino de
Dios en el que el amor, la justicia y la



paz se oponen a toda forma de
egoísmo, de violencia y de
degradación. He apreciado que Sor
Rose haya hablado del ministerio con
las mujeres que se encuentran
detenidas en las cárceles. ¡Esto es
hermoso! Una posibilidad que
debemos agradecer. La profecía que
edifica y conforta a estas personas
consiste en compartir con ellas el
tiempo, anunciarles la Palabra del
Señor, rezar con ellas. Es prestarles
atención, porque allí donde hay
hermanos necesitados, como los
presos, está Jesús, Jesús herido en
cada persona que sufre (cf. Mt 25,40).
¿Sabes lo que pienso cuando entro en
una cárcel? "¿Por qué ellos y no yo?".
Es la misericordia de Dios. Pero
hacerse cargo de los detenidos nos
ayuda a todos, como comunidad
humana, porque según cómo se trate
a los últimos es como se mide la
dignidad y la esperanza de una
sociedad.



Queridos hermanos y hermanas, en
estos meses estamos rezando mucho
por la paz. En este contexto, el
acuerdo firmado sobre la situación
de Etiopía constituye una esperanza.
Animo a todos a sostener este
compromiso por una paz duradera,
para que, con la ayuda de Dios, se
sigan recorriendo los caminos del
diálogo y el pueblo vuelva pronto a
encontrar una vida serena y digna. Y
además no quiero dejar de rezar y
pedirles que recen por la martirizada
Ucrania, para que esa guerra
termine.

Y ahora, queridos hermanos y
hermanas, hemos llegado al final.
Quisiera decirles “gracias” por estos
días vividos juntos. ¡No olviden la
alegría, la unidad y la profecía! —No
las olviden—. Con el corazón lleno de
gratitud los bendigo a todos,
especialmente a cuantos han
trabajado por este viaje. Y, viendo
que estas son las últimas palabras



públicas que pronuncio, permítanme
agradecer a Su Majestad el Rey y a
las autoridades de este país —
también el Ministro de Justicia, aquí
presente— por la exquisita
hospitalidad. Los animo a seguir con
constancia y alegría su camino
espiritual y eclesial. Y ahora
invoquemos la intercesión maternal
de la Virgen María, que me alegra
venerar como Nuestra Señora de
Arabia. Que Ella nos ayude a
dejarnos guiar siempre por el
Espíritu Santo y nos mantenga
alegres, unidos en el afecto y en la
oración. No se olviden de rezar por
mí, cuento con ello.

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ar/article/papa-francisco-barein/


opusdei.org/es-ar/article/papa-
francisco-barein/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/papa-francisco-barein/
https://opusdei.org/es-ar/article/papa-francisco-barein/

	Viaje apostólico del Santo Padre al Reino de Baréin

