
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (V): Para
poder ser amigos

Toda amistad genuina supone
un esfuerzo tanto por entrar en
la vida de los demás como por
dejar que tengan espacio en
nosotros; en este quinto artículo
repasamos algunas virtudes
que nos lo facilitan.

15/07/2021

Cuando una persona vive sus últimos
momentos, cuando está a punto «de
pasar de este mundo al Padre» (Jn



13,1), tiende a pensar en lo esencial.
Su interés se centra en resolver las
cosas que no querría dejar
inacabadas: lograr dirigir unas frases
de cariño a los suyos, hacer un
rápido balance de su vida, procurar
reconciliarse con alguien… Así
sucede también en la vida de Jesús.
El preámbulo de sus horas finales es
una cena ritual con sus más
cercanos. Los evangelios nos
permiten asomarnos a esos
momentos a través de unas
conmovedoras páginas de amistad,
en las que el Señor nos deja como
herencia el testimonio de su amor.
«En la intimidad del Cenáculo, Jesús
dice a los apóstoles: “A vosotros os he
llamado amigos” (Jn 15,15). Y en ellos
nos lo ha dicho a todos. Dios nos
quiere no solo como criaturas, sino
como hijos a los que, en Cristo, ofrece
verdadera amistad»[1].

Un encuentro de intimidades



La amistad es una relación en dos
direcciones, que crece a través del
dar y del aceptar. Jesucristo ofrece a
sus amigos el don más grande que
existe: «Yo rogaré al Padre y os dará
otro Paráclito» (Jn 14,16). Pero, a su
manera, también pide reciprocidad;
nos pide que aceptemos sus regalos:
«Permaneced en mi amor» (Jn 15,9).
No existen amistades en las que solo
una parte esté involucrada. Toda
amistad genuina supone un esfuerzo
tanto por entrar en la vida de los
demás como por dejar que tengan
espacio en nosotros.

Este movimiento de acercamiento
mutuo no siempre es fácil; y menos
aún si el ambiente social, o nuestras
propias inercias, nos llevan a contar
poco con los demás, a bloquear
nuestro mundo interior frente a
posibles intrusiones, o a mirar a los
otros solo en cuanto nos pueden ser
útiles momentáneamente. Para
posibilitar la amistad hemos de estar



dispuestos a abrir las puertas del
corazón. Eso nos hace seguramente
vulnerables, pero nos hace también
más humanos. ¿Quién no ha
experimentado esos momentos de
complicidad con otra persona,
cuando el encuentro de dos mundos
interiores se hace evidente?
Podríamos pensar que esas
situaciones, llenas de candor y de
intensidad, son propias de la
juventud. Sin embargo, quien pierde
el miedo a abrir su interioridad y a
acoger a otros en su corazón es capaz
de entablar amistades profundas a
cualquier edad: ya sea con sus
padres, hermanos, hijos, esposo o
esposa, con quienes viven en su
misma casa o con los colegas de
trabajo.

Benevolencia y ternura

Desde muy antiguo se ha
considerado que «la amistad es una
virtud o, en todo caso, algo



acompañado de virtud. Además, es lo
más necesario para la vida»[2]. Para
que una amistad se consolide y
crezca es necesario que los amigos
fomenten algunas disposiciones que
favorecen el intercambio de
interioridades. La amistad, en efecto,
está hecha de «búsqueda del bien del
otro, reciprocidad, intimidad,
ternura, estabilidad, y una
semejanza entre los amigos que se va
construyendo con la vida
compartida»[3].

La búsqueda del bien del otro,
también conocida como
benevolencia, es quizá la principal
de estas disposiciones. Significa no
tanto que me importe un bien
concreto del otro –ni siquiera un bien
para el otro–, sino que me importa el
otro: me interesa que sea feliz. La
benevolencia indica la autenticidad
del afecto hacia nuestros amigos, que
supone «reconocerlos y afirmarlos
tal como son, con sus problemas, sus



defectos, su historia personal, su
entorno y sus tiempos para acercarse
a Jesús. Por eso, para construir una
verdadera amistad, es preciso que
desarrollemos la capacidad de mirar
con afecto a las demás personas,
hasta verlas con los ojos de Cristo»[4].

Mejorar nuestra capacidad de
abrirnos a los demás requiere
también ganar en ternura.
Contrariamente a lo que a veces se
piensa, la ternura «no es la virtud de
los débiles, sino más bien todo lo
contrario: denota fortaleza de ánimo
y capacidad de atención, de
compasión, de verdadera apertura al
otro»[5]. La ternura es campo fértil,
fruto del trabajo diario: en ella puede
crecer la complicidad, la confidencia.
«Cada uno de vosotros tiene su
corazón lleno de ternura, como lo
tengo yo»[6], decía san Josemaría.
Esta ternura puede darse en
personas afectuosamente expresivas
o en temperamentos más



introvertidos, y sabe hacerse a uno y
otro modo de ser. En esos momentos
íntimos de la Última Cena,
precisamente, Jesús forcejea con
Pedro, que no se quiere dejar lavar
los pies (cfr. Jn 13,6-11), pero
también permite que Juan recueste
la cabeza en su pecho (cfr. Jn 13,23).
La ternura del amigo entiende las
necesidades del otro, respeta su
intimidad, su modo de ser; evita
invadir y, en cambio, ofrece su
presencia silenciosa.

Continuidad y sintonía

Otro componente necesario de la
amistad es la continuidad de la
relación, porque dos interioridades
no se abren de modo repentino. Las
cosas importantes necesitan tiempo
para arraigar y para crecer en el
corazón humano. A veces parece que
hemos encontrado un nuevo mejor
amigo, pero en realidad a esa
relación aún le falta mucho por



crecer. «Hace falta mucho tiempo
para hablar, estar juntos, conocerse…
Ahí se forja la amistad. Solo en esa
paciencia una amistad puede ser
real»[7].

Los amigos desean verse, estar
juntos, poder compartir lo que es
valioso para cada uno. A los
apóstoles les gustaba estar con Jesús,
no solo porque lo consideraban el
Mesías de Israel, sino porque eran
buenos amigos. No lo seguían solo
por convicciones históricas o
intelectuales, sino porque Jesús se
había vuelto parte de su vida: «Os
volveré a ver y se os alegrará el
corazón, y nadie os quitará vuestra
alegría» (Jn 16,22).

Los encuentros y la comunicación a
lo largo del tiempo van
robusteciendo la amistad hasta
hacerla sólida, incluso a prueba de
distancia. Entonces se genera una
sintonía especial entre los amigos,



porque cada uno comunica
espontáneamente al otro los bienes
que llenan su vida. Por este camino
se llega a valorar lo que la otra
persona valora, a disfrutar con lo
suyo; y también, como es lógico, a
entristecerse con aquello que le
causa tristeza. El amigo atrae
sinceramente al otro amigo, no lo
convence ni lo embauca disfrazando
de amistad otros intereses.

Virtudes para la convivencia

Dice santo Tomás de Aquino que
«entre las cosas del mundo ninguna
hay que dignamente se pueda
preferir a la amistad, porque ella es
la que junta a los virtuosos, y
conserva y levanta la virtud»[8]. El
camino de la virtud es un aliado de
las relaciones de amistad: quienes
cultivan la imagen de Dios en sus
vidas se reconocen fácilmente entre
sí, y tienden a compartir esa belleza
interior.



Ciertamente, hay algunas virtudes
que son más aptas para preparar ese
camino o para hacerlo crecer: son las
virtudes de la convivencia. El
«ambiente de amistad, que cada uno
está llamado a llevar consigo, es
fruto de la suma de muchos
esfuerzos por hacer la vida agradable
a los demás. Ganar en afabilidad,
alegría, paciencia, optimismo,
delicadeza, y en todas las virtudes
que hacen amable la convivencia es
importante para que las personas
puedan sentirse acogidas y ser
felices: “Palabras dulces ganan
muchos amigos, y el bien hablar
multiplica las cortesías” (Si 6,5). La
lucha por mejorar el propio carácter
es condición necesaria para que
surjan más fácilmente relaciones de
amistad»[9].

No siempre es fácil distinguir qué
aspectos de la propia personalidad
deben ser modelados en el ámbito de
la amistad, o cuáles deben ser



tolerados –incluso queridos– por el
amigo. Tal vez no sea necesario
hacer demasiadas distinciones, sino
procurar trabajar sobre uno mismo,
que es lo que tenemos a nuestro
alcance: si soy tímido, trataré de ser
más extrovertido; si tengo reacciones
fuertes, me empeñaré en suavizarlas;
si tiendo a ser inexpresivo, procuraré
manifestar más lo que siento; etc. Lo
que en todo caso no llevaría muy
lejos sería quedarse en una
obstinada afirmación del propio yo.
San Josemaría animaba a unos y
otros a salir al paso de esa trampa:
«A veces pretendes justificarte,
asegurando que eres distraído,
despistado; o que, por carácter, eres
seco, reservón. Y añades que, por
eso, ni siquiera conoces a fondo a las
personas con quienes convives. –Oye:
¿verdad que no te quedas tranquilo
con esa excusa?»[10].

* * *



Toda amistad es un don que se recibe
y, al aceptarse, se convierte en don
para el otro. Es lo propio del amor:
solo puede darlo quien antes lo ha
recibido. Incluso el amor que
Jesucristo ofrece a sus apóstoles está
precedido por el que le ha sido
entregado: «Como el Padre me amó,
así os he amado yo» (Jn 15,9). Por eso,
además de crecer en todas las
virtudes que nos ayudan a abrirnos a
los demás, lo más importante para
ser verdaderos amigos es ahondar en
ese amor de Dios por nosotros. A
medida que aumenta esa relación de
intimidad, la capacidad de amar a los
demás se ensancha. «Amor a Dios y
amor al prójimo son inseparables,
son un único mandamiento. Pero
ambos viven del amor que viene de
Dios, que nos ha amado primero (…).
El amor es “divino” porque proviene
de Dios y a Dios nos une y, mediante
este proceso unificador, nos
transforma en un Nosotros, que
supera nuestras divisiones y nos



convierte en una sola cosa, hasta que
al final Dios sea “todo para
todos” (cfr. 1 Co 15,28)»[11].

Jorge Mario Jaramillo

[1] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-
XI-2019, n. 2.

[2] Aristóteles, Ética a Nicómaco,
1155a.

[3] Francisco, Ex. Ap. Amoris laetitia,
n. 123.

[4] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-
XI-2019, n. 8.

[5] Francisco, Homilía, 19-III-2013.

[6] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 15-IX-1971. AGP,
biblioteca, P01.



[7] Francisco, Entrevista, 13-IX-2015.
Texto completo en el sitio web de la
Agencia Informativa Católica
Argentina.

[8] Santo Tomás de Aquino, Del
gobierno de los príncipes, I, X.

[9] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-
XI-2019, n. 9.

[10] San Josemaría, Surco, n. 755.

[11] Benedicto XVI, Enc. Deus Caritas
est, n. 18.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/muy-humanos-
muy-divinos-v-para-poder-ser-amigos/

(07/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/muy-humanos-muy-divinos-v-para-poder-ser-amigos/
https://opusdei.org/es-ar/article/muy-humanos-muy-divinos-v-para-poder-ser-amigos/
https://opusdei.org/es-ar/article/muy-humanos-muy-divinos-v-para-poder-ser-amigos/

	Muy humanos, muy divinos (V): Para poder ser amigos

