
opusdei.org

La luz de la fe (XIV):
el Bien y el Mal: el
orden moral

La naturaleza tiene una
finalidad y un orden interno
propios –con sus leyes, ritmos y
ciclos–. Este orden interno, la
Moral, es como una
«gramática» que debemos
aprender y respetar si
queremos relacionarnos
adecuadamente con la
naturaleza.

02/06/2019



La llamada «conciencia ecológica» es
mayor cada día. Nos hemos dado
cuenta progresivamente de que el
medio ambiente no lo aguanta todo y
es fácil comprobar los efectos
negativos del maltrato del entorno
natural. Hoy nadie pone en tela de
juicio la necesidad de cuidar mejor
nuestra casa común. Por eso, cuando
alguien daña el medio ambiente para
conseguir sus propios intereses,
aquello es percibido como un acto de
egoísmo, una injusticia, y en
definitiva, un mal moral. No
debemos servirnos de la naturaleza
de cualquier manera porque, entre
otras cosas, comprometeríamos su
futuro.

Gracias a la experiencia y al estudio
profundo del medio natural,
reconocemos que la naturaleza tiene
una finalidad y un orden interno
propios –con sus leyes, sus ritmos y
ciclos–. Ese orden interno viene a ser
como una «gramática» que debemos



aprender y respetar si queremos
relacionarnos adecuadamente con la
naturaleza. En palabras de Benedicto
XVI, «el ambiente natural no es sólo
materia disponible a nuestro gusto,
sino obra admirable del Creador y
que lleva en sí una «gramática» que
indica finalidad y criterios para un
uso inteligente, no instrumental y
arbitrario»[1]. Comprendemos así
que la propia libertad no es absoluta
y está medida por el respeto de ese
orden inscrito en la naturaleza.
Además, se trata de un don recibido,
pues sabemos que nosotros no
hemos creado ni el mundo ni el
orden interno que posee. Es un
regalo que debemos cuidar de forma
inteligente.

Una «gramática» para el ser
humano

En este contexto, tiene sentido que
nos detengamos a pensar en una
realidad: los seres humanos no



somos un elemento artificial de este
mundo; no nos hemos creado a
nosotros mismos ni nos hemos
situado en este entorno particular –el
mundo– por una decisión de nuestra
libertad. Somos parte de la creación.
Y si es así, ¿no es coherente que el ser
humano también posea un orden y
finalidad internas, como una
«gramática» intrínseca que lo orienta
a un objetivo que ha de alcanzar de
manera inteligente y libre?

Entendemos que existe un modo
adecuado de cuidar la salud corporal
para proteger la vida humana. No
todo lo que a uno le parece bueno
necesariamente hace bien a su salud;
no todas las setas son digestivas. Pero
en el ser humano hay más que
cuidado de la salud. En nuestro
corazón encontramos un deseo
irresistible de felicidad. Gracias a la
fe, los cristianos sabemos que
estamos hechos a imagen y
semejanza de Dios, que «es amor» (1



Jn 4,8), y por eso, tenemos claro que
la felicidad guarda relación con el
amor verdadero, y en definitiva, con
Dios. En realidad, es algo que no
resulta ajeno a nadie porque la
experiencia nos muestra que todos
encontramos dentro el deseo de
amor recibido y dado. Dicho en
términos muy gráficos, «nuestro
corazón siempre apunta en alguna
dirección: es como una brújula en
busca de orientación. Podemos
incluso compararlo con un imán:
necesita adherirse a algo»[2].

Muchas propuestas, muchos
caminos

¿En qué consiste la felicidad? ¿En las
riquezas, en el placer, en la
diversión, en el éxito profesional, en
el amor? ¿Y cuál es el buen camino
para llegar a ella? Hoy muchos
afirman con rotundidad que no
existe una verdad acerca de la
bondad o maldad del obrar en vistas



a la excelencia humana. Lo que
existe son las verdades de cada
individuo, «que consisten en la
autenticidad con lo que cada uno
siente dentro de sí, válidas sólo para
uno mismo, y que no se pueden
proponer a los demás con la
pretensión de contribuir al bien
común»[3]. De ese modo la
«gramática» del amor y la felicidad
humanas, es decir, una verdad más
grande acerca del obrar moral que
orienta la vida personal y social en
su conjunto hacia una vida lograda,
no existiría y «es vista con
sospecha»[4].

Sin embargo, comprobamos que,
aunque todo el mundo busca la
felicidad, hay mucha infelicidad en
este mundo. Eso es percibido por
todos como un mal, es decir, como la
privación del bien adecuado al ser
humano. No todo aquello que el
hombre ama y estima ser la clave de
la felicidad lo es en realidad, ni todos



los caminos que parecen llevar a la
felicidad terminan en ella: las
apariencias y los espejismos
abundan. Por ejemplo, es frecuente
cifrar la felicidad en los placeres, en
el bienestar físico o en la posesión y
disfrute de las riquezas, y orientar la
conducta en consecuencia. Sin
embargo, numerosas personas de
todos los tiempos que han
perseguido –y logrado– una vida de
placer, bienestar y riquezas afirman
desde lo más íntimo de sus corazones
que son infelices. ¿No era esa su
verdad acerca de lo bueno para
ellos? ¿Y las obras con las que
perseguían la felicidad no eran
buenas moralmente, puesto que
aquella era su verdad?

Si la moralidad fuera algo subjetivo,
que cambia en función de las
personas, épocas y sociedades, no
habría inconveniente en volver a
permitir, por ejemplo, la esclavitud
según en qué lugares y



circunstancias. Sólo pensarlo
produce repulsión, y es que la
inmoralidad de la esclavitud es una
verdad moral incuestionable para la
humanidad; una verdad alcanzada
tras vencer fuertes resistencias de
una razón oscurecida por poderosos
intereses personales y colectivos.

Desde otra perspectiva, la
experiencia de toda persona que
sufre en carne propia los estragos del
mal moral puede servir para captar
que existe un orden moral no
subjetivo. ¿Cómo explicar
racionalmente a quien ha perdido el
empleo y el sustento suyo y de su
familia por una calumnia, que en
realidad calumniar no es
objetivamente malo? ¿Cómo
convencerle de que es malo para él o
ella, pero que puede haber sido
moralmente bueno para quien
realizó la calumnia porque ahora es
más feliz, o porque le ha venido bien
a terceras personas?



Una intuición se eleva de lo más
profundo: es inhumano que no haya
una verdad objetiva acerca del bien o
el mal en relación con el ser humano
y el anhelo de su corazón. «Llega
siempre un momento en el que el
alma no puede más, no le bastan las
explicaciones habituales, no le
satisfacen las mentiras de los falsos
profetas»[5]. Lo que aparta al ser
humano del camino hacia la
auténtica felicidad le hace daño, y es
por eso un mal moral. En cambio, lo
que le lleva por esa senda es un bien.
Cada persona tiene ante sí la tarea de
aprender a distinguir la verdad
acerca del bien y del mal en relación
con el amor y la felicidad, y obrar en
consecuencia: es el reto de descubrir
el orden moral o, con otras palabras,
la «gramática» del amor y de la
felicidad.

¿Quién conoce el orden moral que
conduce a la felicidad humana?



Cada uno ha de encontrar y recorrer
el camino de la felicidad con libertad,
a través de su propia conciencia. Sin
embargo, sería frustrante que
tuviéramos que comenzar desde cero
en la búsqueda del camino hacia la
felicidad. Gracias a Dios, la ley
natural está «presente en el corazón
de todo hombre y establecida por la
razón»[6] y es algo a lo que todos
tenemos acceso directo porque
forma parte de nuestra naturaleza.
Además, ninguno es una isla, y la
reflexión sobre lo que hace que una
vida humana sea lograda y excelente
–sobre cómo conseguir la felicidad–
es muy antigua. Cada persona cuenta
con las fuerzas de la razón y del
corazón para esa búsqueda, pero
siendo realistas, también somos
conscientes de que, con no poca
frecuencia, la inteligencia se nubla y
la voluntad se tuerce víctima de los
propios intereses y pasiones que
deforman la verdad. No es fácil dar
con el auténtico orden moral que



lleva a la plenitud humana. Se
percibe un clamor de voces con
propuestas muy dispares, voces con
un atractivo innegable pero que no
siempre transmiten la verdad.
¿Cómo orientarnos?

Si alguien quiere distinguir un buen
vino de uno peor, podrá orientarse
con lo que dicen los catadores
expertos, quienes fruto de su
experiencia y de su estudio han
logrado una llamativa
connaturalidad para detectar las
cualidades de un vino. En el orden
moral sucede algo análogo. Como
decía santo Tomás de Aquino, «aquel
que se comporta rectamente en todo
posee un recto juicio acerca de los
casos singulares. Mientras que el que
sufre de falta de rectitud viene a
menos también en el juicio: pues
quien está despierto juzga
rectamente tanto que él está
despierto como que otro duerme;
mientras que quien duerme no tiene



juicio recto ni sobre él mismo ni
sobre los demás. Por tanto, las cosas
no son como aparecen al que
duerme, sino como aparecen a quien
está despierto»[7].

El gran tesoro que los cristianos
poseen para ofrecerlo a la
humanidad entera es que, gracias a
la fe, han recibido una brújula y un
mapa inigualables acerca del orden
moral que permite acertar con el
camino del amor y la felicidad. Se
trata de un orden creado por aquel
que tiene el «copyright» del amor y la
felicidad: Dios mismo, autor del ser
humano y del mundo. En Jesucristo,
el Hijo de Dios hecho hombre, Dios
«manifiesta plenamente el hombre al
propio hombre y le descubre la
sublimidad de su vocación»[8]. La
vida de Jesús –el Evangelio– conecta
con las intuiciones y experiencias del
corazón humano. No contiene solo
una orientación preciosa sobre el
amor y la felicidad verdaderas, sino



que es sobre todo el ejemplo y la
sabiduría de Jesús, que ha enseñado
y recorrido el camino de la felicidad
y acompaña por él a toda persona
llamada a la vida: «os he dado
ejemplo para que, como yo he hecho
con vosotros, también lo hagáis
vosotros (…). Si comprendéis esto y lo
hacéis, seréis bienaventurados» (Jn
13,15.17).

Las verdades sobre el orden moral,
cuya revelación fue plenamente
realizada en y por Cristo, han sido
recibidas y custodiadas a lo largo de
los siglos a través del magisterio del
Papa y de los demás sucesores de los
apóstoles –los obispos–. Su misión ha
consistido en guardar el depósito de
la fe y la moral recibidas de
Jesucristo, y transmitirlo incólume de
generación en generación. Así, la
Iglesia ofrece al mundo una
«gramática» del comportamiento
humano, y lo hace a pesar de las
fuertes presiones que recibe en cada



tiempo para cambiar esas
enseñanzas. Eso es algo que podemos
ver con toda claridad en nuestros
días, por ejemplo en lo que toca al
matrimonio, al amor y la sexualidad.

Además de las enseñanzas del
Magisterio, la Iglesia ofrece ante todo
el testimonio inigualable de la vida
de miles y miles de hombres y
mujeres que, a lo largo de la historia,
se han esforzado por vivir conforme
a ese orden moral. Son personas que
han alcanzado una excelencia
humana de vida –un amor y una
felicidad tales– que causa admiración
al mundo y es imposible de negar.
Sin olvidar la miseria que resulta de
la incoherencia con la vida de Cristo
de muchos cristianos, la Iglesia es
una «fábrica» muy probada de
personas santas, como santa Teresa
de Calcuta, san Maximiliano Kolbe, o
la recién beatificada Guadalupe Ortiz
de Landázuri, cuyas vidas
demuestran la solidez y profunda



humanidad del orden moral vivido y
enseñado por Jesucristo. Quien tenga
inquietud por la cuestión ética no
debería despreciar el hecho de que el
orden moral que propone el
cristianismo es el más probado –y
durante más tiempo– en numerosas
culturas del mundo, dando muestras
de su capacidad de conexión con el
corazón humano en entornos
culturales extraordinariamente
diferentes entre sí.

Por último, cuando la Iglesia se
pronuncia sobre cuestiones relativas
a la convivencia humana –por
ejemplo, sobre algunas leyes– lo hace
sólo si están en juego la dignidad del
ser humano, la justicia u otros bienes
morales importantes. La Iglesia no
pretende en absoluto usurpar la justa
autonomía de las realidades
temporales ni imponer lo que ella
piensa a quienes no comparten su fe.
Participa en el diálogo social
ofreciendo su experiencia ética



porque la historia de la humanidad
demuestra que la razón humana «ha
de purificarse constantemente,
porque su ceguera ética, que deriva
de la preponderancia del interés y
del poder que la deslumbran, es un
peligro que nunca se puede descartar
totalmente»[9]. En definitiva, lo que
la Iglesia desea es «servir a la
formación de las conciencias en la
política y contribuir a que crezca la
percepción de las verdaderas
exigencias de la justicia y, al mismo
tiempo, la disponibilidad para actuar
conforme a ella, aun cuando esto
estuviera en contraste con
situaciones de intereses
personales»[10].

* * *

Hoy es fácil percibir la llamada a
cuidarnos a nosotros mismos y al
mundo que nos rodea. En realidad,
esa llamada está relacionada con la
vocación al amor y a la felicidad que



es propia del ser humano. Cualquier
persona que quiera tomarse con
seriedad ese anhelo podrá encontrar
en el Evangelio de Jesucristo, que
resuena en su Iglesia, una clara
orientación, una «gramática»
adecuada para entablar un diálogo
con el corazón humano y con el
mundo que nos rodea, en la
búsqueda de la auténtica felicidad.

Gregorio Guitián

[1] Benedicto XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 48.

[2] Francisco, Homilía en el Miércoles
de ceniza, 6-III-2019.

[3] Francisco, Enc. Lumen fidei, 29-
VI-2013, n. 25.

[4] Ibid.



[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
260.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1956.

[7] Santo Tomás de Aquino, In I Cor,
c. 2, lect. 3, n. 118.

[8] Concilio Vaticano II, Const. 
Gaudium et spes, 7-XII-1965, n. 22.

[9] Benedicto XVI, Enc. Deus caritas
est, 25-XII-2005, n. 28.

[10] Ibid.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/luz-de-la-fe-
bien-mal-moral/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/luz-de-la-fe-bien-mal-moral/
https://opusdei.org/es-ar/article/luz-de-la-fe-bien-mal-moral/
https://opusdei.org/es-ar/article/luz-de-la-fe-bien-mal-moral/

	La luz de la fe (XIV): el Bien y el Mal: el orden moral

