
opusdei.org

Nunca es tarde para
la misericordia

Columna de opinión de Mons.
Mariano Fazio, Vicario General
del Opus Dei, publicada por el
diario Clarín con ocasión del
cierre del Año de la
Misericordia.

25/11/2016

Decía Borges que los clásicos son
libros que se leen con un previo
fervor y a los que se les mantiene
una misteriosa lealtad. Superan el
pasar del tiempo: son actuales



porque llegan al corazón de lo
humano.

La Iglesia Católica está por finalizar
el Año de la Misericordia. El mundo
—pensarán muchos— camina por
otros derroteros, pero, como lo
demuestran los grandes autores, la
misericordia es un valor universal.

La Divina Comedia comienza con
Dante en medio de una selva oscura
y su camino está interrumpido por
tres fieras. Al vislumbrar una sombra
—que resultará ser Virgilio—,
pronuncia sus primeras palabras:
“Quien quiera que seas, ¡ten
misericordia de mí!”. Allí inicia su
salvación: sabe que no se puede
liberar solo de los peligros de la vida
y acude a quien le pueda ayudar.
Virgilio —un no cristiano— obrará
misericordiosamente.

Tres siglos más tarde, Shakespeare
afirma en El Mercader de Venecia:
“La misericordia no es obligatoria;



cae como la dulce lluvia del cielo
sobre la tierra que está bajo ella. Es
una doble bendición; bendice al que
la concede y al que la recibe”. Por su
parte, Cervantes, al dar consejos a
Sancho para el buen gobierno de
Barataria, le propone: “Aunque los
atributos de Dios todos son iguales,
más resplandece y campea, a nuestro
ver, el de la misericordia que el de la
justicia”.

Llegamos al XIX y sus novelas
históricas. En Los novios —obra de
Manzoni recomendada al niño Jorge
Bergoglio por su abuela Rosa— Lucía
está encerrada en el castillo del señor
Sin Nombre, un ser malvado y
temible. Lucía llega a su corazón e
implora ser liberada: “Tantas cosas
perdona Dios por una obra de
misericordia”. El Sin Nombre se
remueve, y pasa de una vida
autorreferencial a una actitud de
servicio. Libera a Lucía, aunque
quien obró la misericordia fue ella



con él, al devolverle la alegría de
pensar en su prójimo.

De Italia saltamos a la Rusia de
Tolstoi. Guerra y Paz ofrece una
muestra de todas las dimensiones de
la existencia. Andrés Bolkonski odia
a Anatoli Kuragin, quien había
arruinado la relación de Andrés con
Natasha. Siente deseos de venganza.
En la batalla de Borodino es herido, y
lo llevan a un hospital de campaña.
Se da cuenta de que el moribundo a
su lado es Anatoli. Bolkonski está
grave y reflexiona: “¡La misericordia,
el amor al prójimo, el amor a los que
nos aman, el amor a los que nos
odian! —murmuró—. Debemos ser
misericordiosos incluso con nuestros
enemigos. Este es el amor que Dios
predicó entre los hombres, el amor
que me aconsejaba la princesa María
y que yo no sabía comprender. Por
esto siento morir. Si viviera, amaría a
todos mis enemigos, pero ahora ya es
demasiado tarde. ¡Ya lo sé!”.



En realidad, nunca es demasiado
tarde. Pronto acaba el Año de la
Misericordia. Ojalá que no se extinga
esta actitud existencial, que hace que
la vida de relación con los demás sea
más humana que el odio, la
rendición de cuentas o la sola
justicia. La misericordia ennoblece y
suaviza la sociedad. Para los
creyentes, también la diviniza.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/los-clasicos-y-
la-misericordia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/los-clasicos-y-la-misericordia/
https://opusdei.org/es-ar/article/los-clasicos-y-la-misericordia/
https://opusdei.org/es-ar/article/los-clasicos-y-la-misericordia/

	Nunca es tarde para la misericordia

