
opusdei.org

Agradar a Dios (II):
lo normal, discreto y
divino. Los
sacramentos
cotidianos

Algunos paisanos de Jesús
dudaron de que el poder de
Dios pueda manifestarse en
alguien "tan normal". El Señor
quiere seguirnos encontrando
en lo cotidiano, tejido por
sencillas normas de piedad que
procuramos vivir.

15/02/2021



Escucha el artículo «Agradar a
Dios» (2): Lo normal, discreto y
divino.

Descarga el libro digital «Agradar
a Dios» (Disponible en PDF, ePub y
Mobi)

Es sábado. Jesús está en la sinagoga
de Nazaret. Quizás vienen a su mente
muchos recuerdos entrañables de
infancia y juventud. ¡Cuántas veces
habrá escuchado allí la palabra de
Dios! A sus paisanos, que le conocen
desde hace mucho tiempo, les han
ido llegando varias noticias sobre los
milagros que ha hecho en ciudades
vecinas. Y esto da lugar a algo
extraño: la familiaridad con Jesús se
convierte para ellos en un obstáculo.
«¿De dónde le viene a este esa
sabiduría y esos poderes? ¿No es éste
el hijo del artesano?» (Mt 13,54-55),

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


se preguntan. Les sorprende que la
salvación pueda venir de alguien a
quien han visto crecer día a día. No
creen que el Mesías pueda haber
vivido entre ellos de una manera tan
discreta y desapercibida.

Como los paisanos de Jesús

Los habitantes de Nazaret creen
conocer bien a Jesús. Están seguros
de que las cosas que se cuentan de él
no pueden ser ciertas. «¿No se llama
su madre María y sus hermanos
Santiago, José, Simón y Judas? Y sus
hermanas, ¿no viven todas entre
nosotros? ¿Pues de dónde le viene
todo esto?» (Mt 13,56). En un pueblo
que no hace representaciones de
Dios, que ni siquiera pronuncia su
nombre, uno de sus compatriotas
afirma que es el Mesías… Imposible.
Es más, conocen su origen, conocen a
sus padres, conocen su casa: «Era
una familia sencilla, cercana a todos,
integrada con normalidad en el



pueblo»[1]. No se explican cómo
alguien tan similar a ellos puede
hacer milagros. «La normalidad de
Jesús, el trabajador de provincia, no
parece tener misterio alguno. Su
proveniencia lo muestra como uno
igual a todos los demás»[2]. El hijo de
Dios trabajaba con José en su taller;
«la mayor parte de su vida fue
consagrada a esa tarea, en una
existencia sencilla que no despertaba
admiración alguna»[3]. ¿Por qué la
normalidad de la vida de Jesús pudo
ser un motivo para no creer en su
divinidad?

Aunque puede parecernos algo muy
ajeno, reservado a aquellos que
convivieron con Cristo, en realidad
nosotros también muchas veces
sospechamos de la normalidad. Nos
atrae lo especial, lo llamativo, lo
extraordinario; nos encanta romper
el ritmo. Suele suceder que vemos
adormecida nuestra capacidad de
asombro, damos por supuesto que



suceden muchas cosas, nos
encerramos en ciertas rutinas,
pasando por alto los milagros que
están detrás de lo normal. Sin ir más
lejos, muchas veces nos
acostumbramos incluso al mayor de
todos ellos, a la presencia del Hijo de
Dios en la Eucaristía. Pero lo mismo
nos puede pasar con nuestro
encuentro personal con Cristo en la
oración, con esa serenata de
jaculatorias a la Virgen que es el rezo
del santo rosario o con aquellos
momentos en los que queremos
llenar nuestra mente y nuestros
afectos con la doctrina cristiana a
través de la lectura espiritual. Tal vez
nos hemos habituado a tener a
nuestro creador tan a la mano. El
dispensador de todas las gracias, el
amor que colma cualquier deseo,
está encerrado en infinidad de
sagrarios repartidos por todo el
globo. Dios ha querido hacer
presente toda su omnipotencia en los
espacios que le ofrece la normalidad.



Obra desde allí. Así, muchas veces
sin brillo, surgen innumerables
milagros a nuestro alrededor.

Entre los bastidores de lo cotidiano

Nos puede desconcertar aquella
normalidad de Dios porque la
contraponemos a una espontaneidad
que quizá juzgamos como elemento
esencial de una relación. Lo normal
nos puede parecer demasiado
previsible porque allí aparentemente
falta la creatividad, el factor
sorpresa, la pasión del amor
verdadero. Quizá echamos en falta
algo distintivo que haga de nuestra
relación con Dios una aventura
inigualable, única e irrepetible, un
testimonio espectacular que pueda
incluso remover a otras personas.
Podemos pensar que la normalidad
uniforma y desaprovecha la
aportación que cada uno puede
hacer. Es verdad que, ante lo que
siempre es igual, la reacción



comprensible es el
acostumbramiento.

Sin embargo, sabemos que Dios nos
invita a encontrarle en lo más
ordinario, en lo de cada día. Así es
también el amor humano, que crece
y se profundiza no solo valiéndose de
grandes momentos especiales, sino
en esos silencios, cansancios e
incomprensiones de las jornadas
compartidas; simplemente al estar
juntos. «Hay un algo santo, divino,
escondido en las situaciones más
comunes»[4] que nos encantaría
descubrir. Sucede que, aunque
nuestra relación con Dios ocurra en
medio de la normalidad, la procesión
va por dentro. Su amor apasionado
se puede mover muy cómodamente
entre los bastidores de la
normalidad, en el hoy sin
espectáculo, sin fuegos artificiales
pero con brasas ardientes. La razón
es que nos sabemos, en cada
momento, mirados con un cariño



nuevo. A Dios no le importa lo 
normal que sea mi vida: es mía y eso
es suficiente para él. Dios, de hecho,
nos ofrece la oportunidad de hacer
de nuestra vida algo
excepcionalmente singular y
especial; él no sabe contar más que
de uno en uno. Nunca hace
comparaciones entre sus hijos. Nos
ha llamado a cada uno desde antes
de la creación del mundo (cfr. Ef 1,4):
no hay nadie igual a mí y, por eso,
soy inimitable y absolutamente
amable para Dios.

Los mimos parecen monótonos

Ese espacio de normalidad en el que
el Señor actúa hace posible que
nuestra vida esté, como dice san
Pablo, «escondida con Cristo en
Dios» (Col 3,3); llena de días iguales
en los que aparentemente no pasa
nada y, sin embargo, está sucediendo
lo más inaudito. «En esta constancia
para seguir adelante día a día, veo la



santidad de la Iglesia militante. Esa
es muchas veces la santidad “de la
puerta de al lado”»[5]. Desde fuera
podría parecer que la monotonía se
ha apoderado de quien busca vivir
esa santidad en las cosas ordinarias.
Sin embargo, para desenmascarar
esa visión superficial, san Josemaría
comparaba las pequeñas y
constantes costumbres de piedad de
esa alma con los mimos que una
madre tiene con su hijo pequeño:
«Plan de vida: ¿monotonía? Los
mimos de la madre, ¿monótonos?
¿No se dicen siempre lo mismo los
que se aman?»[6]. Al mismo tiempo,
Dios está concentrado en nosotros y
no deja de pensar en nosotros ni de
amarnos en ningún instante; no
importa qué tan normal es nuestra
vida, sino qué tan excepcional es
para Él.

San Bernardo de Claraval le escribía
al Papa Eugenio III, gran amigo suyo
que fue beatificado después, para



animarle a que no descuidara la vida
de oración constante y evitar así que
le absorbieran las actividades que
debía cumplir en su nuevo
ministerio: «Sustráete de las
ocupaciones al menos algún tiempo.
Cualquier cosa menos permitirles
que te arrastren y te lleven a donde
tú no quieras. ¿Quieres saber a
dónde? A la dureza del corazón»[7].
Sin unas costumbres de piedad
concretas, diarias, el corazón tiene el
peligro de cerrarse al amor de Dios y
volverse duro. Sin su cariño, hasta lo
más santo puede perder el sentido.
Sin él a nuestro lado, enseguida nos
quedamos sin fuerzas.

En mayo de 1936, san Josemaría daba
una plática y propuso a los que le
escuchaban que cada uno pidiera la
«gracia para cumplir mi plan de vida
de tal modo que aproveche bien el
tiempo. ¿Por qué me acuesto y me
levanto fuera de hora?»[8]. Y puede
surgir en nosotros la pregunta: ¿qué



tiene que ver el amor de Dios con la
hora de irse a descansar? Esa es la
maravilla de la normalidad de Dios.
A él le importa, y mucho, nuestro
sueño, nuestra salud, nuestros
planes. Y, sobre todo, quiere que no
nos asalte a última hora la inquietud
por hacer más cosas de las que el día
ha permitido, porque quien obra es
siempre Dios.

Para garantizar nuestra libertad

Al comenzar su pontificado,
Benedicto XVI nos alertaba ante un
peligro constante y que quizá
también estaba presente en aquella
sinagoga de Nazaret que
mencionamos al principio: «El
mundo es redimido por la paciencia
de Dios y destruido por la
impaciencia de los hombres»[9]. La
normalidad nos parece también
demasiado lenta, podemos pensar
que llega tarde. Nosotros deseamos
que las cosas buenas y santas sean



realidad cuanto antes. A veces nos
resulta difícil entender por qué el
bien tarda tanto en llegar, por qué el
Mesías se toma tanto tiempo que
incluso «comienza estando en el seno
de su Madre nueve meses, como todo
hombre, con una naturalidad
extrema»[10].

En realidad, bajo esa forma de
presentarse, lo que Dios busca tal vez
sea garantizar la libertad de los
hombres, estar seguro de que
nosotros también queremos estar
con él, ya sea al orar unos cuantos
minutos, al detener nuestra jornada
para dedicar unas palabras a María o
al hacer cualquier otra cosa. Si Dios
se manifestase de una manera
diversa, la respuesta nuestra tendría
que ser indiscutible. Por eso vemos
que Jesús parece feliz pasando
desapercibido en las escenas del
evangelio. Los magos, por ejemplo,
debieron de quedar sorprendidos al
ver al rey de los judíos sostenido por



los brazos de una mujer joven, en un
lugar tan sencillo. Dios no quiere
avasallar a los hombres. La
personalidad de su Hijo es tan
atractiva que Dios ha elegido
manifestarse en la normalidad para
darnos un espacio de libertad.
Quiere hijos libres, no deslumbrados.
Sabe que nada nos estimula tanto
como el descubrimiento personal de
un tesoro escondido. Agradecer y
disfrutar de esa libertad –con todas
sus luces y sus sombras– nos ayuda a
compartir su paciencia ante tantas
cosas que, a primera vista, nos
pueden parecer un obstáculo para la
redención y, sin embargo, son el
camino ordinario a través del cual
Dios se manifiesta.

Por eso mismo, también sus
mandamientos y sus normas son un
don y una invitación. Se puede
resumir esta realidad recurriendo a
dos de los más grandes pensadores
de la tradición cristiana: «En esta



línea, Tomás de Aquino pudo decir:
“La nueva ley es la misma gracia del
Espíritu Santo”, no una norma
nueva, sino la nueva interioridad
dada por el mismo Espíritu de Dios.
Agustín pudo resumir al final esta
experiencia espiritual de la
verdadera novedad en el
cristianismo en la famosa fórmula:
“Da quod iubes et iube quod vis”,
“dame lo que mandas y manda lo
que quieras”»[11]. Entonces se
entienden bien algunos párrafos
encendidos del salmista que pueden
servirnos para agradecer esta
libertad a Dios: «Con mis labios
proclamo todas las normas de tu
boca. En el camino de tus preceptos
me deleito más que en todas las
riquezas. Quiero meditar en tus
mandatos, y fijar la vista en tus
senderos» (Sal 119,13-15).

En lo normal está Dios



Vivimos en una época de fenómenos
de masas, con personas que tienen
millones de seguidores, fotos o
vídeos que se hacen virales en pocos
minutos. Ante este panorama, ¿qué
vigencia tiene lo que hemos dicho
sobre la normalidad en la que obra el
Señor? Sabemos bien que Dios es
paciente y nos ha dicho que su
acción es como la levadura: no es
posible distinguirla de la masa y, a
pesar de cualquier circunstancia,
llega hasta el último rincón. Es Dios
el primer interesado en salvar al
mundo, mucho más que nosotros. De
hecho, es él quien empuja, quien
enciende y quien sostiene. Nosotros,
principalmente, nos sumamos a ese
movimiento de santidad: «Con la
maravillosa normalidad de lo divino,
el alma contemplativa se desborda
en afán apostólico»[12].

El Papa Francisco nos invita
precisamente a dejarnos invadir por
la vibración apasionada de la gracia:



«Cuánto bien nos hace, como Simeón,
tener al Señor “en brazos” (Lc 2,28).
No solo en la cabeza y en el corazón,
sino en las manos, en todo lo que
hacemos: en la oración, en el trabajo,
en la comida, al teléfono, en la
escuela, con los pobres, en todas
partes. Tener al Señor en las manos
es el antídoto contra el misticismo
aislado y el activismo desenfrenado,
porque el encuentro real con Jesús
endereza tanto al devoto sentimental
como al frenético factótum. Vivir el
encuentro con Jesús es también el
remedio para la parálisis de la
normalidad, es abrirse a la cotidiana
agitación de la gracia»[13]. Con Cristo
queremos liberarnos de la parálisis
de pensar que en lo normal no está
Dios.

«María santifica lo más menudo –nos
hacía notar san Josemaría–, lo que
muchos consideran erróneamente
como intrascendente y sin valor: el
trabajo de cada día, los detalles de



atención hacia las personas queridas,
las conversaciones y las visitas con
motivo de parentesco o de amistad.
¡Bendita normalidad, que puede
estar llena de tanto amor de
Dios!»[14].

Diego Zalbidea

[1] Francisco, ex. ap. Amoris laetitia, n.
182.

[2] Benedicto XVI, La infancia de Jesús,
Editorial Planeta, Barcelona, 2012, p.
11.

[3] Francisco, encíclica Laudato si’, n.
98.

[4] San Josemaría, Conversaciones, n.
113.

[5] Francisco, ex. ap. Gaudete et
exultate, n. 7.



[6] San Josemaría, Guion de una
plática, 22-VIII-1938. Citado en Pedro
Rodríguez, Camino, edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid, 2004, p. 288.

[7] San Bernardo de Claraval, Carta al
Papa Beato Eugenio III.

[8] San Josemaría, Guion de una
plática, V-1936. Citado en Camino,
edición crítico-histórica, p. 288.

[9] Benedicto XVI, Homilía, 24-IV-2005.

[10] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 18.

[11] Benedicto XVI, Jesús de Nazaret II,
Ediciones Encuentro, Madrid, 2011,
p. 83.

[12] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 120.

[13] Francisco, Homilía, 2-II-2018.

[14] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 148.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/lo-normal-
discreto-y-divino/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/lo-normal-discreto-y-divino/
https://opusdei.org/es-ar/article/lo-normal-discreto-y-divino/
https://opusdei.org/es-ar/article/lo-normal-discreto-y-divino/

	Agradar a Dios (II): lo normal, discreto y divino. Los sacramentos cotidianos

