
opusdei.org

La sana laicidad de
Benedicto XVI

Benedicto XVI encuentra la
fundamentación ética de las
deliberaciones políticas en la
razón, que puede ser iluminada
por la fe, y así llegar con más
facilidad a esa fundamentación.
Otro artículo de Mons. Mariano
Fazio publicado, esta vez, en el
diario La Voz del Interior y en
el diario Los Andes.

05/03/2013

“Hegel dice en alguna parte que
todos los grandes hechos y



personajes de la historia universal se
producen, como si dijéramos, dos
veces. Pero se olvidó de agregar: una
vez como tragedia y otra vez como
farsa”. Así comienza el 18 de
brumario de Luis Bonaparte, de
Carlos Marx. Y así comienza este
artículo que se propone comparar
dos situaciones análogas de la
historia: la primera sí fue tragedia; la
segunda, que para algunos podría
haber sido una farsa, se convirtió en
un paradigmático gesto de
autenticidad.

Cuando San Pablo llegó a Atenas, se
lee en la Biblia , lo llevaron al
Areópago y le dijeron: “¿Podemos
saber cuál es esa nueva doctrina que
tú expones? Pues te oímos decir
cosas extrañas y querríamos saber
qué es lo que significan”. El discurso
es memorable, y su final, triste: te
oiremos en otra ocasión, le dicen los
atenienses.



Te oímos decir cosas extrañas y
querríamos saber qué es lo que
significan... Estas podrían haber sido
las palabras del gobierno británico
en 2010, cuando invitó a Benedicto
XVI a dar un discurso en
Westminster Hall, el aula más
antigua del Parlamento. Estas
podrían ser las palabras del mundo
intelectual de nuestro tiempo, que
tiende la mano a la religión para oír
si realmente tiene algo significativo
para aportar.

Benedicto XVI había hecho posible
ese diálogo otras veces –su
conversación con Jürgen Habermas
brilla especialmente en el horizonte–
y con esa actitud pronunció su
discurso a los representantes del
mundo político, social, académico,
cultural y empresarial británico, así
como a los miembros del cuerpo
diplomático y los líderes religiosos.



Pocos lugares son más emblemáticos
que el Parlamento británico para
significar el encuentro –a veces
conflictivo, a veces concorde– entre
el paradigma cristiano y el
paradigma de la Modernidad. En sus
aulas, desde los siglos medievales, se
legisló a favor de la persona humana,
se concretaron pasos muy avanzados
para la salvaguardia de sus derechos,
se abolió la esclavitud. En paralelo, la
libertad religiosa sufrió muchos
menoscabos, y en el Parlamento y los
palacios adyacentes se desarrolló el
drama de la conciencia de Tomás
Moro.

El Papa comenzó su discurso
reconociendo que para él era un
privilegio hablar en “un edificio de
significación única en la historia civil
y política”. No era sólo un gesto para
quedar bien: Benedicto XVI aprecia
los valores de la tradición
democrática occidental y considera –
como su predecesor, Juan Pablo II–



que instituciones democráticas, como
la separación de poderes, pueden ser
eficaces salvaguardias de la persona.

Lo mismo que Pablo en Atenas,
tantos años atrás, Benedicto, con
experiencia pedagógica, buscó los
puntos en común: “Por la protección
de la dignidad única de toda persona
humana, creada a imagen y
semejanza de Dios, y en su énfasis en
los deberes de la autoridad civil para
la promoción del bien común”, la
doctrina social de la Iglesia tiene
mucho en común con la lucha
parlamentaria inglesa a favor de los
derechos civiles.

Más adelante, recordando a Tomás
Moro, afirmaba: “Cada generación, al
tratar de progresar en el bien común,
debe replantearse: ¿qué exigencias
pueden imponer los gobiernos a los
ciudadanos de manera razonable? Y
¿qué alcance pueden tener? ¿En
nombre de qué autoridad pueden



resolverse los dilemas morales? Estas
cuestiones nos conducen
directamente a la fundamentación
ética de la vida civil. Si los principios
éticos que sostienen el proceso
democrático no se rigen por nada
más sólido que el mero consenso
social, entonces este proceso se
presenta evidentemente frágil. Aquí
reside el verdadero desafío para la
democracia”.

Ética de la vida civil. La
fundamentación ética de la vida civil
tuvo un papel protagónico en “uno
de los logros particularmente
notables del Parlamento británico: la
abolición del tráfico de esclavos. La
campaña que condujo a promulgar
este hito legislativo estaba edificada
sobre firmes principios éticos,
enraizados en la ley natural, y brindó
una contribución a la civilización de
la cual esta nación puede estar
orgullosa”. Benedicto XVI encuentra
la fundamentación ética de las



deliberaciones políticas en la razón,
que puede ser iluminada por la fe, y
así llegar con más facilidad a esa
fundamentación.

En Westminster Hall, el Papa hace un
llamado a la colaboración entre fe y
razón y define con claridad los
principios de sana laicidad: “La
tradición católica mantiene que las
normas objetivas para una acción
justa de gobierno son accesibles a la
razón, prescindiendo del contenido
de la revelación. En este sentido, el
papel de la religión en el debate
político no es tanto proporcionar
dichas normas, como si no pudieran
conocerlas los no creyentes. Menos
aún proponer soluciones políticas
concretas, algo que está totalmente
fuera de la competencia de la
religión. Su papel consiste más bien
en ayudar a purificar e iluminar la
aplicación de la razón al
descubrimiento de principios
morales objetivos”.



Razón ampliada. Pero la relación fe-
razón no es unilateral. También la
razón tiene que cumplir su papel
“purificador” de la fe: “Distorsiones
de la religión surgen cuando se
presta una atención insuficiente al
papel purificador y vertebrador de la
razón respecto a la religión”. La
presentación de una razón ampliada,
en diálogo con la fe, es la propuesta
de Benedicto XVI para enfrentar los
problemas éticos de nuestro tiempo.

El avance tecnológico e industrial
puede llevar a la destrucción si se
aísla de los valores sociales. Y la
religión puede aportar un conjunto
de valores que ayuden a que, más
allá de las declamaciones públicas,
las personas aceptemos el
compromiso por el otro y por las
generaciones futuras, en nuestro
corazón y en nuestra conducta
diaria. Benedicto XVI está
convencido de que existe algo más



que la razón económica y el interés
individual.

En Occidente, el laicismo ve la
religión como un enemigo de la
persona, y por eso busca excluirla de
la conversación sobre la comunidad
humana. Frente a esto, el Papa
señala que “el mundo de la razón y el
mundo de la fe –el mundo de la
racionalidad secular y el mundo de
las creencias religiosas– necesitan
uno de otro y no deberían tener
miedo de entablar un diálogo
profundo y continuo, por el bien de
nuestra civilización. En otras
palabras, la religión no es un
problema que los legisladores deban
solucionar, sino una contribución
vital al debate nacional”.

Juan Pablo II bregó con insistencia
para que Occidente no olvidara sus
raíces cristianas. Los valores que han
hecho grande nuestro mundo, como
la preocupación por las víctimas, la



cultura de la vida y la solidaridad,
son herencia del mensaje de
Jesucristo. Como aludiendo a ese
encendido debate y queriendo
sintonizar con el espíritu empirista
tan característico de Inglaterra,
Benedicto XVI, en referencia a la
ornamentación del techo del Hall,
concluyó su discurso con un llamado
al reconocimiento concreto de los
frutos que el diálogo entre razón y fe
ha dado para el progreso de la
humanidad: “Los ángeles que nos
contemplan desde el espléndido cielo
de este antiguo salón nos recuerdan
la larga tradición en la que la
democracia parlamentaria británica
se ha desarrollado. Nos recuerdan
que Dios vela constantemente para
guiarnos y protegernos; y, a su vez,
nos invitan a reconocer la
contribución vital que la religión ha
brindado y puede seguir brindando a
la vida de la nación”. Y –me permito
agregar– del mundo entero.



* Vicario del Opus Dei en
Argentina, es autor del libro “De
Benedicto XV a Benedicto XVI. Los
papas contemporáneos y el
proceso de secularización”

Por Mariano Fazio // La Voz del
Interior - Los Andes

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/la-sana-
laicidad-de-benedicto-xvi/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/es-ar/article/la-sana-laicidad-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-sana-laicidad-de-benedicto-xvi/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-sana-laicidad-de-benedicto-xvi/

	La sana laicidad de Benedicto XVI

