
opusdei.org

La necesidad de la
filosofía

La ausencia de una reflexión
filosófica, conocedora del largo
camino de la humanidad a la
busca del saber y confiada en el
valor de verdad del
conocimiento, hace de nuestra
cultura una cultura de riesgo.
Recogemos un diálogo entre dos
filósofas de la Universidad de
Navarra.

20/07/2007

Recogemos por su interés un
resumen de un diálogo socrático



sostenido en la Facultad de Filosofía
de la Universidad de Navarra, acerca
de la centralidad de este saber.

Prof. Ana Marta González. El hecho
de que la filosofía, tal como ha sido
cultivada en occidente durante al
menos veintiocho siglos, no sepa o no
pueda encajar en los moldes de la
actual cultura de la imagen, ¿no es
un signo de que ha llegado a su fin?
¿Sigue habiendo lugar para la
filosofía en las sociedades avanzadas
del siglo XXI, en las que la ciencia, la
técnica, los medios de comunicación
parecen dominar por completo el
panorama cultural?

Prof. Lourdes Flamarique. Del final
de la filosofía llevamos hablando ya
prácticamente un siglo. Pero ya se ve
que no es nada fácil desprenderse de
un hábito tan arraigado como es el
de pensar sin urgencia ni utilidad
inmediata sobre ese núcleo de



preguntas que soportan toda forma
de cultura

Por otro lado, el declive del pensar
filosófico frente al auge del
pensamiento científico-técnico,
parecería apoyar esa opinión de que
la filosofía es cosa del pasado.

AMG. Aunque sin duda los adelantos
científicos y técnicos de los últimos
siglos, así como el logro de cierta
estabilidad institucional, han
contribuido de manera decisiva al
bienestar de innumerables personas,
precisamente nuestras sociedades
occidentales, supuestamente tan
desarrolladas, presentan síntomas
preocupantes. Podríamos hablar de
la violencia,

LF. … que estalla precisamente en
ambientes supuestamente “felices”.

La centralidad de la filosofía, con sus
grandes interrogantes: ¿quiénes
somos? ¿a dónde vamos? en la



conformación de la cultura y
mentalidad de una sociedad
contribuiría a situar en su justa
medida el alcance de los bienes
materiales, de las posibilidades de
desarrollo personal que se nos
ofrecen, y a enfrentar con éxito todo
aquello que irrumpe en nuestra vida
a veces como algo incomprensible,
inaceptable.

AMG. El recurso a la violencia como
protesta o incluso como actividad
política es quizás un síntoma
característico de una sociedad que ha
renunciado al ejercicio del
pensamiento, que desconfía del
discurso sobre la justicia y la paz
social.

LF. Sin duda, en muchos aspectos las
sociedades actuales civilizadas
aseguran una gran cantidad de
bienes imprescindibles para la vida
humana: un ejemplo claro lo
encontramos en la esfera de la



libertad de acción, de pensamiento,
ahí no hay término de comparación
con otras épocas. Pero precisamente
lo que advertimos una y otra vez es
que la felicidad depende de cada
uno, de la propia libertad, de cómo
afronte las situaciones de la vida en
mayor medida que de las
condiciones externas…

AMG. En esto la filosofía puede
servir: no tanto porque ella traiga la
felicidad, sino porque ayuda a
descubrir los espejismos de la
felicidad. De todos modos me
parecería mezquino reducir la
filosofía solamente a esto: ponerla
simplemente al servicio de fines
humanos. Recuerdo un pasaje de la 
Ética a Nicómaco, donde Aristóteles
dice que la ética –que para él se
enmarca en el contexto de una
reflexión sobre la felicidad- sería lo
más importante sólo si el hombre
fuera lo más importante… me parece
que la experiencia filosófica –y esto



no es privativo de ella- es, por el
contrario, la experiencia de una
subordinación, uno se subordina a la
verdad.

LF. Pero, si no podemos reducir la
filosofía al servicio de las
necesidades humanas, que es la
utilidad que justificaría para algunos
su supervivencia ¿cómo entenderla
todavía hoy? Por otra parte, ¿no
resulta paradójico que justamente en
la sociedad del conocimiento la
filosofía parezca desplazada, fuera
de lugar?

AMG. Aristóteles se refería a la
metafísica como la única ciencia
libre. Desde un punto de vista
cronológico, la filosofía aparece
cuando se han asentado los saberes
más prácticos, más útiles, cuando
hay ocio. No tanto que el ocio cause
la filosofía, sino que constituye la
ocasión para un despliegue más



enérgico del conocimiento por sí
mismo, y con ella se abre la filosofía.

LF. En efecto: se abre la experiencia
del conocimiento, saber que se sabe.
Los griegos eran plenamente
conscientes de que la filosofía era
otra cosa que las matemáticas, por
ejemplo. Conmueve leer los diálogos
platónicos, cuando al hilo de los
problemas sobre la justicia, o la
belleza o la educación y el valor de la
poesía, Platón trata de diferenciar
tipos de conocimiento, niveles de
discurso, formas de la verdad frente
a lo verosímil; se desarrolla todo un
instrumental teórico cuyo único fin
es conocer mejor para la vida digna.

AMG. A veces se oye que la ciencia se
ha desarrollado en Europa y no en
Asia –a pesar de que en muchos
aspectos técnicos la cultura asiática
estaba mucho más avanzada-
precisamente porque en Europa se
cultivó durante siglos un saber



desinteresado y abstracto, como la
filosofía. En cambio, ahora da la
impresión de que estamos viviendo
un momento de clausuración… es
como si se nos hubiera ido achicando
el horizonte, cada vez
comprendemos menos…
Evidentemente esto no quita nada a
lo mucho que debemos al progreso
científico y técnico, que
indudablemente han multiplicado
extraordinariamente nuestras
posibilidades vitales... Basta abrir
internet: mañana si quieres puedes
volar a Londres por 20 Euros. Sin
embargo, la cuestión filosófica
persiste: ¿qué hacer con tantas
posibilidades…? Muchas
posibilidades pueden ser también
una fuente de angustia… una
experiencia de pérdida de libertad.

LF. En la medida en que la
racionalidad científico-técnica, muy
válida en su ámbito propio, es, sin
embargo, limitada, no puede



sorprendernos que las respuestas
que ofrece para las cuestiones
verdaderamente importantes de la
vida sean tan insuficientes. Sin
horizonte, andamos perdidos.

AMG. Alguno diría: bien, pero ante
esos vacíos que deja la ciencia ya
contamos con la religión: ¿acaso no
es la fe la que puede
proporcionarnos esa orientación
última? De ser cierto esto
significaría, una vez más, que la
filosofía resulta superflua, más aún
cuando incluso algunos filósofos no
tienen reparos en hablar del fin de la
filosofía... .

LF. Lo que planteas es si no podría
defenderse que la fe sustituya a la
filosofía en la configuración de la
existencia individual y social...

AMG. La filosofía facilita aquella
conversación interior, en la que uno
toma conciencia de su propia vida,
de las ideas que la animan, de cómo



éstas se encuentran en concordancia
o en contraste con la fe... sólo así
puede la fe puede convertirse en un
fermento de toda la vida... por eso
pienso que sin un ejercicio enérgico
de la razón, es difícil que se dé una
experiencia madura de la fe LF.
Pero no es sólo la fe, también la
filosofía está urgida a purificarse en
su encuentro con la fe. Quizás
debamos empezar por revisar qué
entendemos y reconocemos cuando
hablamos de razón, de lo racional.

AMG. Aunque suene algo fuerte,
vivimos de una razón raquítica. A
veces he dicho que necesitamos una
razón fuerte, pero que sea a la vez
una razón flexible, que no desdibuje
los contornos de las cosas, los perfiles
humanos de los problemas.

LF. Eso es tanto como decir que
necesitamos una razón filosófica.
Parece que hubiéramos perdido la
capacidad de conectar racionalmente



con lo humano, más aún que ya no
dispusiéramos de una racionalidad
propiamente humana, en la que
todos podamos coincidir, sin
parapetarnos detrás de razones
presuntamente científicas, que a
menudo están puestas al servicio de
intereses particulares. Dicen: yo
hablo como economista, yo hablo
como científico…. ¿no puedes hablar
como ser humano, responsable y
comprometido con la suerte de
todos? En este sentido, me parece
que contra la tendencia
investigadora dominante en las
últimas décadas que promete el
avance en el conocimiento mediante
la parcelación y división milimétrica
de los objetos de estudio, es urgente
defender todavía la vieja aspiración
a la síntesis de los saberes. Pues,
cuanto más especializados son los
conocimientos, menos aporte
cognoscitivo ofrecen; y resulta casi
imposible que los científicos de
distintas áreas se entiendan entre sí,



que aprendan de los logros ajenos.
Pienso que la ausencia de una
reflexión filosófica, conocedora de
largo camino de la humanidad a la
busca del saber y confiada en el
valor de verdad del conocimiento,
hace de nuestra cultura una
cultura de riesgo.

En una entrevista en 2004, el actual
Papa Benedicto XVI afirmaba: “lo
importante en una Universidad no es
que asegure la preparación para una
cierta profesión. Una Universidad es
algo más que una escuela
profesional, en la que aprendo física,
sociología, química, pedagogía.... Es
muy importante una buena
formación profesional, pero si fuera
sólo esto la universidad no sería más
que un techo de escuelas
profesionales diferentes. Una
Universidad tiene que tener como
fundamento la construcción de una
interpretación válida de la existencia



humana”. Creo que no hace falta
añadir comentarios.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/la-necesidad-
de-la-filosofia/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/la-necesidad-de-la-filosofia/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-necesidad-de-la-filosofia/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-necesidad-de-la-filosofia/

	La necesidad de la filosofía

