
opusdei.org

La inmediatez
desafía a la
trascendencia

Guillermo Marcó, Santiago
Kovadloff y Esteban López Del
Pino reflexionan sobre los
interrogantes que plantea El
Código Da Vinci

22/05/2006

Mientras agota localidades
anticipadas en los cines de todo el
mundo, y a pesar de las críticas
negativas de la prensa especializada
y las manifestaciones de grupos



cristianos, la jerarquía eclesiástica y
el Opus Dei, "El Código Da Vinci"
continúa siendo materia de
controversia.

LA NACION reunió al director de
Prensa del Arzobispado, Guillermo
Marcó; al vocero del Opus Dei,
Esteban López del Pino, y al filósofo
Santiago Kovadloff para debatir
sobre la película de Ron Howard, el
libro de Dan Brown y sus
derivaciones en la sociedad de hoy.

Esteban López Del Pino: -No soy
crítico de cine, pero coincido con la
crítica en Cannes. La película es una
caricaturización de la realidad en
todos sus aspectos.

Guillermo Marcó: -Me gustó un
crítico francés bastante progresista
que dijo que Dan Brown es el Harry
Potter de los ateos incrédulos,
quienes a diferencia de sus hijos
confunden la fantasía con la
realidad.



Santiago Kovadloff: -Me resultó
frustrante como espectáculo. La
acción no es lo primordial, sino lo
que se dice. El libro no pudo ser
asimilado y la película es
atragantada. No le da credibilidad
estética a su planteo.

-¿Por qué la Iglesia y el Opus Dei
llamaron al boicot contra la
película si se admitía que era
ficción? GM: -Nunca se planteó el
boicot contra la película desde la voz
oficial de la Iglesia ni se dijo a la
gente que no fuera a verla. Lo que
diga un representante de la Casa
Pontificia es una opinión personal y
no del Vaticano. Me interesa
discernir que sólo en Occidente
pueden darse estas cosas. Tenemos
las pruebas de lo que ocurrió con las
viñetas sobre Mahoma. La trama es
tan traída de los pelos que resulta
curioso que la gente les dé
credibilidad a cosas insostenibles,
cuya falsedad puede probarse. Eso



ocurre por el poder de los medios. La
molestia de la Iglesia es el marketing
de la ambigüedad con que juega la
película. Dan Brown dice que es
ficción, pero basada en hechos
reales.

ELP: -Acá había dos derechos que se
contraponían: la libertad de
expresión y el derecho a la expresión
religiosa de cada persona. ¿Cómo
podían compatibilizarse? Desde la
caridad, como propone Benedicto
XVI. El grupo Sony tenía la
oportunidad de hacer un acto de
grandeza y mejorar el producto que
había recibido. El Opus Dei nunca
llamó ni a frenar la libertad de
expresión ni a un boicot contra la
película. Propusimos a Sony que el
personaje no fuera Jesús, sino otro
mítico y que en lugar del Opus Dei
nombraran a una institución que no
existiera. Pero Sony dijo que sería
fiel al libro y nunca quiso dialogar. Y
se necesita diálogo para mejorar la



cultura planetaria. Luego de ver la
película, mucha gente puede
preguntarse por qué las cosas no
pueden ser como allí se muestran.

SK: - Si tomamos analógicamente
una obra retórica que no es más que
ficción, llamada "Los protocolos de
los sabios de Sión", se podría hacer
una interesante película para
mostrar la conspiración de los judíos
para adueñarse del mundo. La idea
prosperó de tal modo que "Los
protocolos..." alcanzaron un grado de
credibilidad que rebasó el campo de
la verosimilitud. ¿Sobre qué terreno
prosperan estas propuestas? Sobre
un profundo escepticismo en
relación con los grandes valores del
humanismo: el diálogo, la capacidad
de interrogarse, el asentar en
fundamentos probados las
afirmaciones que se hacen. Es la
desvalorización de la palabra lo que
le infunde credibilidad a "El Código
Da Vinci". Nuestra tarea consiste en



mostrar que su porvenir es
proporcional a la idolatría de lo
inmediato. En cuanto cae la pasión
por la inmediatez, la película se
desvanece. El perfil del destinatario
es un espectador que confunde la
intensidad de la distracción con el
valor de la verdad. Estamos ante un
vacío ético impresionante. Allí donde
no importa pensar, distraerse es
decisivo.

-Se habló de la responsabilidad de
los medios. ¿La Iglesia y el Opus
Dei anteponen el dogma a la
búsqueda de respuestas
espirituales de la gente? GM: - Lo
que a uno le molesta es que los
medios presentan la verdad en un
envoltorio frívolo y banal obviando
la historia, pero no presentan un
estudio riguroso. Si Jesús fuera un
hombre y se hubiera casado, yo me
sentiría defraudado, porque a mí no
me da lo mismo creer o no creer.
Otra seudociencia es la opinología.



Los medios han generalizado el valor
de la opinión, que para la filosofía es
el umbral más bajo de conocimiento.
Para la filosofía y la teología rige la
búsqueda de la verdad. La gente
quiere que le corran un telón, le
revelen los misterios, verlos e irse.

SK: - Autocríticamente, creo que hay
una falla importante en la capacidad
contemporánea de transmitir el
mensaje y la vivencia religiosa. Esta
falla comunicativa tiene que ver con
una cierta incomprensión del
destinatario. Los medios de difusión
no quieren ir más allá del dogma
para responder a lo que los credos no
contestan, sino que reemplazan con
intensidad esas respuestas.

ELP: -En nuestra sociedad también
opera una pasividad para la
búsqueda de los conocimientos más
arduos. Somos propensos a la
compra de estereotipos y los medios,
a la venta de estereotipos. Tenemos



que ser más activos y humildes para
reconocer lo que no sabemos y
buscar la verdad.

SK: -Hoy el ciudadano ha sido
reemplazado por el consumidor. Las
democracias occidentales se
vertebran en torno a los imperativos
del mercado y reducen la noción de
convivencia al erotismo de la compra
y venta. En este modelo, fatalmente
la literatura pasa a ser de digestión
rápida. La película dice que es muy
difícil precisar con nitidez la frontera
entre verdad y creencia. Por lo tanto,
insinúa que a fuerza de creer
podemos tener una experiencia de la
verdad. Pero cuando el fanatismo se
adueña de nuestras creencias,
además de una experiencia de la
verdad, aparece otra de intolerancia
hacia el otro.

-¿No pensaron en lanzar una
campaña de esclarecimiento frente
a los desaciertos de Dan Brown?



GM: - Quiero hacer una autocrítica
muy personal. A la Iglesia le cuesta
pensar en términos de inmediatez,
más bien siempre está pensando en
términos de eternidad. Hay una
incomodidad de la Iglesia frente a un
mundo que avanza con un vértigo
que la supera. Además, la Iglesia es
hija de su jerarquía, que a su vez son
hijos de la lecto-escritura. Muchos
obispos y cardenales no tienen
televisor ni saben encender un DVD.
Lo que no ven en la TV ni en el cine,
para ellos no existe. El medio que
hoy comanda la opinión es el que
menos posibilidad de reflexión tiene:
la televisión. Entender ese mundo a
la Iglesia le cuesta mucho.

ELP: - Hay un mensaje espectacular
para transmitir y tenemos que ser
más creativos para comunicarlo.
Desde hace 10 años tenemos una
página web. Desde que comenzó el
tema de "El Código Da Vinci"



aumentamos de 50.000 a 1.000.000
de visitantes.

SK: - Vivimos en un mundo donde lo
que tiene credibilidad es el
escándalo, la denuncia de la
fragilidad y el miedo. Aún hoy
estamos desorientados sobre cómo
tenemos que movernos en un mundo
secularizado, en el que el rasgo
distintivo de la modernidad es la
caída significativa de la experiencia
de lo trascendente. En un mundo así
el mensaje religioso pierde
credibilidad masiva. La dificultad
hoy es infundirle credibilidad a la
tradición. Y eso significa descubrir
en un mensaje milenario una noticia
de último momento.

Por Susana Reinoso

De la Redacción de LA NACION

Link corto: https://
www.lanacion.com.ar/807902



Diario La Nación

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/la-inmediatez-
desafia-a-la-trascendencia/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/la-inmediatez-desafia-a-la-trascendencia/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-inmediatez-desafia-a-la-trascendencia/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-inmediatez-desafia-a-la-trascendencia/

	La inmediatez desafía a la trascendencia

