
opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(XV): La fuerza del
fermento

Cuando luchamos por hacer
bien nuestro trabajo a los ojos
de Dios, por hacerlo santo,
estamos mejorando el mundo,
porque introducimos en él la
Caridad. Este editorial explica
cómo así el trabajo se convierte
en fermento.

26/03/2015



La sociedad es como un tejido de
relaciones entre los hombres. El
trabajo, la familia y las demás
circunstancias de la vida crean una
trama de vínculos, en la que nuestra
existencia se encuentra como 
entretejida[1], de modo que cuando
procuramos santificar la concreta
profesión, la particular situación
familiar o el resto de los deberes
ordinarios, no estamos santificando
una fibra aislada, sino el entero
tejido social.

Esta labor santificadora convierte a
los cristianos en poderoso fermento
de ordenación del mundo, de modo
que éste refleje mejor el amor con el
que ha sido creado. Cuando la
caridad está presente en cualquier
actividad humana, se reducen los
espacios de egoísmo, principal factor
de desorden en el hombre, en sus
relaciones con los demás y con las
cosas. Así, portadores del Amor del
Padre en medio de la sociedad, los



fieles laicos «están llamados allí por
Dios a cumplir su propio cometido,
guiándose por el espíritu evangélico,
de modo que, igual que la levadura,
contribuyan desde dentro a la
santificación del mundo»[2].

La eficacia transformadora de esa
levadura cristiana en el trabajo
depende, en gran medida, de que
cada uno procure alcanzar una
preparación adecuada. Ésta no debe
limitarse a la instrucción específica –
técnica o intelectual– que requiere
cada profesión. Hay otros aspectos
que, por ser imprescindibles para
alcanzar una verdadera
"competencia" humana y cristiana,
influyen directísimamente en las
relaciones laborales y sociales que se
originan en torno al trabajo y que
son fundamentales para ordenar a
Dios el tejido social.

Ser del mundo sin ser mundanos



El cristiano que está llamado a
santificarse en su profesión ha de ser
del mundo, pero no ser mundano.
Busca el bienestar temporal, pero no
lo considera como el bien supremo.
Reconoce con realismo la presencia
del mal, pero no se desanima cuando
lo encuentra, sino que trata de
reparar y de luchar con más empeño
para purificarlo del pecado. No debe
faltar nunca la ilusión, ni en
vuestro trabajo ni en vuestro
empeño por construir la ciudad
temporal. Aunque, al mismo
tiempo, como discípulos de Cristo
que han crucificado la carne con
sus pasiones y concupiscencias 
(Gal 5, 24), procuréis mantener
vivo el sentido del pecado y de la
reparación generosa, frente a los
falsos optimismos de quienes,
enemigos de la cruz de Cristo (Flp 
3, 18), todo lo cifran en el progreso
y en las energías humanas[3].



"Ser del mundo", en sentido positivo,
lleva a tener espíritu
contemplativo en medio de todas
las actividades humanas (...),
haciendo realidad este programa:
cuanto más dentro del mundo
estemos, tanto más hemos de ser
de Dios[4]. Este afán, lejos de
producir retraimiento ante las
dificultades del ambiente, impulsa
hacia una mayor audacia, fruto de
una presencia de Dios más intensa y
constante. Porque somos del mundo y
somos de Dios, no podemos
encerrarnos: «no es lícito a los
cristianos abandonar su misión en el
mundo, como al alma no le está
permitido separarse
voluntariamente del cuerpo»[5]. San
Josemaría concreta esa tarea de
ciudadanos cristianos en contribuir
a que el amor y la libertad de
Cristo presidan todas las
manifestaciones de la vida
moderna: la cultura y la
economía, el trabajo y el descanso,



la vida de familia y la convivencia
social[6].

Manifestación capital del espíritu
cristiano –y aun simplemente
humano– es reconocer que la plena
felicidad humana se encuentra en la
unión con Dios, no en la posesión de
bienes terrenos. Es justamente lo
contrario de ser mundano. El
mundano pone todo el corazón en los
bienes de este mundo, sin acordarse
de que están hechos para conducirle
hacia el Creador. Puede que alguna
vez, ante la experiencia de personas
que, alejadas de Dios, parecen
encontrar felicidad al disponer de los
bienes que desean, venga el
pensamiento de que la unión con
Dios no es la única fuente de alegría
plena. Pero no debemos engañarnos.
Se trata de una felicidad
inconsistente, superficial y no exenta
de inquietudes. Esas mismas
personas serían incomparablemente
más felices, ya en esta tierra y



después plenamente en el Cielo, si
trataran a Dios y ordenaran a su
gloria el uso de esos bienes. La suya
dejaría de ser una felicidad frágil,
expuesta a muchas eventualidades, y
no temerían –con ese temor que les
quita la paz– que llegaran a faltarles
unos u otros bienes, ni les asustaría
la realidad del dolor y de la muerte.

Las bienaventuranzas del Sermón de
la montaña ––bienaventurados los
pobres de espíritu, porque de ellos
es el Reino de los Cielos.
Bienaventurados los que lloran,
porque serán consolados.
Bienaventurados los mansos..., los
que tienen hambre y sed de
justicia..., los que padecen
persecución por causa de la
justicia...[7]–, muestran que la plena
felicidad (la bienaventuranza), no se
encuentra en los bienes de este
mundo. San Josemaría se dolía
porque, a veces, se engaña a las
almas. Se les habla de una



liberación que no es la de Cristo.
Las enseñanzas de Jesús, su
Sermón de la Montaña, esas
bienaventuranzas que son un
poema del amor divino, se
ignoran. Sólo se busca una
felicidad terrena, que no es posible
alcanzar en este mundo[8].

Las palabras del Señor no justifican,
sin embargo, una visión negativa de
los bienes terrenos, como si fueran
malos o impedimento para alcanzar
el Cielo. No son obstáculo, s

ino materia de santificación, y el
Señor no invita a rechazarlos.
Enseña más bien que lo único
necesario[9] para la santidad y la
felicidad es amar a Dios. Quien no
dispone de esos bienes o quien sufre,
debe saber no sólo que la alegría
plena pertenece al Cielo, sino que ya
en esta tierra es "bienaventurado" –
puede tener un anticipo de la
felicidad del Cielo–, porque el dolor y,



en general, la carencia de un bien,
tiene valor redentor si se acoge por
amor a la Voluntad de nuestro Padre
Dios, que todo lo ordena a nuestro
bien[10].Buscar el bienestar material
para quienes nos rodean es muy
agradable a Dios, es una forma
maravillosa de empapar de caridad
las realidades temporales, y es
perfectamente compatible con la
actitud personal de desprendimiento
que el Señor nos ha enseñado.

Mentalidad laical, con alma
sacerdotal

Un hijo de Dios ha de tener alma
sacerdotal, porque ha sido hecho
partícipe del sacerdocio de Cristo
para corredimir con Él. En los fieles
del Opus Dei, por estar llamados a
santificarse en medio del mundo,
esta característica se encuentra
intrínsecamente unida a la 
mentalidad laical, que lleva a
realizar el trabajo y los diversos



quehaceres con competencia, de
acuerdo con sus leyes propias,
queridas por Dios[11].

En el marco básico de las normas de
moral profesional, que interesa
cuidar delicadamente como
presupuesto necesario para
santificar el trabajo, hay muchos
modos de llevar a cabo las tareas
humanas según el querer de Dios.
Dentro de las leyes propias de cada
actividad, y en la amplia perspectiva
que abre la moral cristiana, caben
multitud de opciones, todas ellas
santificables, entre las que cada uno
puede elegir con responsabilidad y
libertad personales, respetando la
libertad de los demás. Esa libertad
intransferible hace que la
participación de cada uno en la vida
social –en el hogar, en el trabajo, en
la convivencia– sea única, original e
irrepetible, como es irrepetible la
respuesta al amor a Dios de cada
alma. No debemos privar a la familia



humana del buen ejercicio de
nuestra libertad, fuente de iniciativas
de servicio a los demás para la gloria
de Dios. El Fundador del Opus Dei ha
enseñado que asumir
profundamente este hecho es
característica esencial del espíritu de
la Obra. Libertad, hijos míos,
libertad, que es la clave de esa
mentalidad laical que todos
tenemos en el Opus Dei[12].

El alma sacerdotal y la mentalidad
laical son dos aspectos inseparables
en el camino de santidad que enseña
San Josemaría. En todo y siempre
hemos de tener –tanto los
sacerdotes como los seglares–
alma verdaderamente sacerdotal
y mentalidad plenamente laical,
para que podamos entender y
ejercitar en nuestra vida personal
aquella libertad de que gozamos
en la esfera de la Iglesia y en las
cosas temporales,
considerándonos a un tiempo



ciudadanos de la ciudad de Dios
(cfr. Ef 2,19) y de la ciudad de los
hombres[13].

Para ser fermento de espíritu
cristiano en la sociedad es preciso
que en nuestra vida se cumpla esta
unión, de modo que todo nuestro
quehacer profesional, realizado con
mentalidad laical, esté empapado de
alma sacerdotal.

Señal clara de esta unión es poner en
primer lugar el trato con Dios, la
piedad, que para un hijo de Dios se
puede concretar en el cumplimiento
de un plan de vida espiritual.
Necesitamos alimentar el Amor como
impulso vital de nuestra vida, porque
no es posible trabajar realmente para
Dios sin una vida interior cada vez
más honda. Como recordaba san
Josemaría: Si no tuvierais vida
interior, al dedicaros a vuestro
trabajo, en lugar de divinizarlo, os
podría suceder lo que sucede al



hierro, cuando está rojo y se mete
en el agua fría: se destempla y se
apaga. Habéis de tener un fuego
que venga de dentro, que no se
apague, que encienda todo lo que
toque. Por eso he podido decir que
no quiero ninguna obra, ninguna
labor, si mis hijos no se mejoran
en ella. Mido la eficacia y el valor
de las obras, por el grado de
santidad que adquieren los
instrumentos que la realizan.

Con la misma fuerza con que antes
os invitaba a trabajar, y a
trabajar bien, sin miedo al
cansancio; con esa misma
insistencia, os invito ahora a tener
vida interior. Nunca me cansaré
de repetirlo: nuestras Normas de
piedad, nuestra oración, son lo
primero. Sin la lucha ascética,
nuestra vida no valdría nada,
seríamos ineficaces, ovejas sin
pastor, ciegos que guían a otros
ciegos (cfr. Mt 9, 36; 15, 4)[14].



Para que el fermento no se desvirtúe,
ha de tener la fuerza de Dios. Dios es
quien transforma. Sólo cuando
permanecemos unidos a Él somos
verdaderamente fermento de
santidad. De otro modo estaremos en
la masa como simple masa, sin
aportar lo que se espera de la
levadura. El empeño por cuidar un
plan de vida espiritual acabará
produciendo el milagro de la acción
transformadora de Dios: primero en
nosotros mismos, por ser ese plan un
camino de unión con Él y, como
consecuencia, en los demás, en la
sociedad entera.

J. López Díaz

C. Ruíz

(2004 – revisado julio 2014)



[1] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31. Cfr. Juan Pablo
II, Exhort. apost. Christifideles laici,
30-XII-1988, n. 15.

[2] Ibid.

[3] San Josemaría, Carta 9-I-1959, n.
19, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 439. Cfr. Es Cristo que pasa,
nn. 95-101.

[4] San Josemaría, Forja, n. 740.

[5] Epistola ad Diognetum, 6.

[6] San Josemaría, Surco, n. 302.

[7] Mt 5, 3 ss.

[8] San Josemaría, Apuntes de una
meditación, 25-XII-1972, en E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, III, Rialp, Madrid 2013, p.
125.



[9] Lc 10, 42.

[10] Cfr. Rm 8, 28.

[11] Cfr. Conc. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 36.

[12] San Josemaría, Carta 29-IX-1957,
citado por A. Cataneo,. Tracce per
una spiritualità laicale offerte
dall'omelia Amare il mondo
appassionatamente, en revista
“Annales Theologici" 16 (2002)128.

[13] San Josemaría, Carta 2-II-1945, n.
1, en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, II, Rialp,
Madrid 2002, p. 670.

[14] San Josemaría, Carta 15-X-1948,
n. 20, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría,III, Rialp, Madrid
2013, p. 210.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/la-fuerza-del-
fermento/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/la-fuerza-del-fermento/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-fuerza-del-fermento/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-fuerza-del-fermento/

	Trabajar bien, trabajar por amor (XV): La fuerza del fermento

