opusdei.org

La luz de la fe (ITI):
la creacion (II): el
Amor que abraza el
mundo

Tras haber reflexionado sobre
los relatos de la creacion,
podemos preguntarnos una vez
mas: sen qué sentido es
racional hablar hoy de
creacion?

14/08/2017

Que el amor tiene un lugar central en
la realidad resulta una idea hermosa
e inspiradora para muchas personas.



Pero se trata quiza a menudo de una
conviccion nostalgica: el mundo, se
dicen, seria un lugar mejor si todos
nos guiasemos por este principio. La
experiencia del mal, de las
injusticias, de lo imperfecto del
mundo, parecen hacer del amor mas
un ideal al que tender que la base
sobre la que se levantaria el edificio
mismo de la realidad. «En efecto, el
hombre moderno cree que la
cuestion del amor tiene poco que ver
con la verdad. El amor se concibe
hoy como una experiencia que
pertenece al mundo de los
sentimientos volubles y no a la
verdad»[1].

Por contraste, la fe cristiana
reconoce en el origen del universo
un Amor personal e infinitamente
creativo, que ha llegado hasta el
punto de entrar como uno mas en su
creacion, para salvarla. «Con amor
eterno te amé; por eso prolongué mi
misericordia para contigo» (Jr 31,3).



Muchas personas que trabajan con
ilusion por mejorar el mundo
reconocen la grandeza de esta vision
de la realidad, pero no pueden dejar
de ver la idea de un ser personal y
eterno —un ser que precede el
mundo- como algo que a fin de
cuentas responde a un modo de
pensar «mitico y contrario al
sistema»[2]: algo ajeno al entramado
racional que podemos compartir, en
la medida en que se basa en nuestra
experiencia comun del mundo. Tras
haber reflexionado sobre los relatos
de la creacion en el Génesis, podemos
preguntarnos ahora, una vez mas:
ien qué sentido es racional hablar
hoy de creacion?

cDonde esta Dios?

Es frecuente oir, incluso entre gente
con fe, la consideracion de que,
mientras la ciencia basa sus
afirmaciones en pruebas seguras, la
idea de Dios se basaria en tradiciones



0 suposiciones no verificables. A
primera vista, parece dificil objetar
nada a esta idea. Sin embargo, si se
tiene en cuenta que «pruebas
seguras» significa aqui «evidencias
empiricas», se comprende que esa
seguridad tiene un alcance acotado
por la misma ciencia, que
deliberadamente se concentra en los
aspectos empiricos y mensurables de
la realidad. Esta decision estratégica
ha permitido a la ciencia crecer
exponencialmente, pero implica
también que su estudio no puede
abarcar todo el espectro de la
realidad, o no puede al menos
descartar que este espectro sea mas
amplio. Por otro lado, como toda
disciplina -y esto incluye también a
la teologia—, la ciencia experimental
tiene presupuestos que ella misma
no puede demostrar. Uno de ellos es
la existencia de la realidad que
estudia, que requiere
necesariamente una reflexion
racional de otro tipo. Se entiende asi



que la revelacion cristiana no venga
a cuestionar el método de la ciencia
ni sus evidentes éxitos: en realidad,

lo precede y le abre horizontes mas

amplios.

Ciertamente, el modo peculiar en que
Dios se hace presente en el mundo
puede hacerle aparecer a veces como
un gran ausente. Escribia san
Agustin: «Nada hay mas oculto y
nada mds presente que FI;
dificilmente se halla donde esta y
mas dificilmente donde no esta»[3].
Esta paradoja, este cruce de siy no,
que parece indicar un cortocircuito,
habla en cambio de la necesidad de
abrir la racionalidad a otro nivel[4].
Dios no es una realidad como otras
en este mundo, ni interviene
necesariamente en los procesos
naturales de modos empiricamente
verificables. Dios actiia en un nivel
mucho mas profundo, sosteniendo el
ser mismo de todas las cosas,
haciendo que las cosas sean. Al



hablar de El, incluso para negar su
existencia, el lenguaje va siempre
mas alla del marco de rigor propio de
la ciencia experimental, y se inserta
en un lenguaje distinto, que la
clencia misma presupone, y que
tiene también un rigor propio: el
lenguaje filosofico o metafisico. Por
eso, el dios al que se querria obligar
a revelarse a traveés de instrumentos
de observacion cientifica no seria el
verdadero Dios, sino una caricatura
suya. Y el verdadero Dios no viene a
interferir en la ciencia, porque se
sitia en un nivel de realidad anterior
a la ciencia misma. Dios no cabe en
las leyes de la fisica, porque son mas
bien las leyes de la fisica las que
«caben» en Fl[5].

La aportacion de la ciencia ha sido
determinante para hacer al hombre
consciente de la inmensidad del
universo, de su evolucion dinamica;
para comprender sus leyes, asi como
la trayectoria evolutiva, que forma



una especie de prehistoria bioldgica
de aparicion del homo sapiens sobre
la tierra. Sin embargo, la ciencia no
puede explicar hasta el final el
origen del universo, porque este
evento no enlaza dos «estados» de la
misma realidad. Explicar la «ley» con
la que se ha pasado de la nada a la
primera forma embrionaria del
universo esta mas alla de las
posibilidades de la ciencia, porque la
nada escapa a cualquier
representacion cientifica. Toda teoria
cosmologica asume una estructura
espacio-temporal como punto de
partida; y la nada en sentido radical,
es decir, el no-ser, cae siempre fuera
de esta estructura: el umbral que
separa el ser y la nada es
metafisico[6]. Se entiende por eso
que el didlogo entre la ciencia y la
teologia no sea solo deseable sino
necesario, y que requiera la
mediacion de la filosofia, mas que
como un arbitro para poner paz
entre partes en litigio, como un



interlocutor capaz de comprender el
alcance y las posibilidades de ambas
disciplinas.

En el corazon de lo real

Incluso aproximandose hasta el
origen mismo del universo, pues, la
ciencia se queda siempre de este lado
de la realidad, dentro del ser. Son
muchos los cientificos que, al
identificar ese umbral, se dan cuenta
de la necesidad de emprender una
reflexion filosodfica, desde la que es
posible llegar a comprender la
necesidad de un Creador en el origen
del universo. «Es, sin duda, un gran
libro la misma hermosura de la
creacion. Contempla, mira, lee su
parte superior y su parte inferior.
Dios no hizo letras de tinta, mediante
las cuales pudieras conocerle: puso
ante tus 0jos esas mismas cosas que
hizo. ¢Por qué buscas una voz mas
potente? A ti claman el cielo y la
tierra: “Dios me hizo”»[7].



Sin embargo, la filosofia misma topa
también con preguntas limite: ¢ Por
qué el ser y no mas bien la nada?
¢Por qué existo? En este sentido, la fe
cristiana viene a aportar «una
imagen de Dios nueva, mas elevada
que la que pudiera nunca forjarse y
pensar la razon filosofica. Pero la fe
tampoco contradice la doctrina
filosofica de Dios; (...) 1a fe cristiana
en Dios acepta en si la doctrina
filosofica de Dios y la consuman»[8].
Ante la pregunta acerca del porqué,
del sentido ultimo de la existencia —
pregunta que en algun momento de
la vida se vuelve decisiva para
todos—, se hace el silencio. Se alza
entonces la fe cristiana, y responde
serenamente: Dios estaba ahi antes
del mundo, penso en €l, y lo cred con
amor.

Esta sencilla afirmacion produce, en
realidad, lo contrario de lo que a
veces se achaca a la nocién de
creacion: desmitifica el universo. La



comprension del mundo como
creacion de Dios es «la “Ilustracion”
decisiva de la historia (...), la ruptura
con los temores que habian
reprimido a los hombres. Significa la
liberacion del Universo por la razdn,
el reconocimiento de su racionalidad
y de su libertad»[9]. Aunque la
ciencia es capaz de leer una parte
importante de la logica interna de la
naturaleza, una ciencia sin Dios no
liberaria al mundo de los mitos,
porque siempre quedarian
inevitablemente rendijas que se
llenarian con otras explicaciones[10].
No es posible, por la autolimitacion
de la ciencia a lo empirico, que ella
misma cubra algun dia todas esas
rendijas; y el hombre tampoco va a
dejar de preguntarse por ellas,
porque el hecho mismo de hacerlo -
como, por lo demas, el ejercicio
mismo de la ciencia—- muestra que
trasciende el orden de lo empirico. El
espiritu humano, que se manifiesta
entre otras cosas en el hecho de que



cada uno de nosotros percibe su
identidad frente al mundo, en el
hecho de que nos preguntemos por
esas rendijas, e incluso de que
alguien pueda considerar estupido
preguntarse por ellas... todo ello
pone de manifiesto, incluso a una
reflexion meramente filosofica, que
nosotros mismos —aun siendo un
microcosmos, que comparte con el
universo sus mismos elementos—
somos algo mas que simple mundo.

La libertad personal y la
autoconciencia, por las que uno se
percibe distinto del mundo, son por
eso también grandes rendijas a
traveés de las cuales el hombre puede
asomarse a la trascendencia: hablan
del Dios personal que es aun mas
radicalmente distinto del mundo, y
que lo crea libremente. Y viceversa,
en el reconocimiento de que la
realidad tiene su origen en esa
Libertad creadora se juega el
reconocimiento mismo de la libertad



humana, y por tanto de la dignidad
de cada persona[11]. Este es uno de
los sentidos fundamentales en los
que el Génesis dice que «creo Dios al
hombre a su imagen» (Gn 1,27):
Nnosotros mismos somos un espejo en
el que se puede entrever a Dios. Por
eso el beato John Henry Newman
identificaba en la conciencia
«nuestro gran maestro interior de
religion»[12], un «principio de
conexion entre la criatura y el
creador»[13].

La fe en la creacion, pues, no viene a
afiadir desde fuera el «<mundo del
espiritu» al mundo material: mas
bien afirma decididamente que Dios
abraza el entero universo material.
La intuicion poética de Dante lo
expreso de modo inmortal: «Dios es
el amor que mueve el sol y las demas
estrellas»[14]. En el corazon de lo
real esta Dios, y Dios quiere el
mundo, y a cada uno: «abierta su
mano con la llave del amor,



surgieron las criaturas»[15]. Tiene
gran profundidad teoldgica, en este
sentido, un pensamiento recurrente
en san Josemaria; a la hora de actuar,
solia decir, esta es «la razon mas
sobrenatural: porque nos da la
gana»[16]. La libertad y el amor,
como la racionalidad del mundo,
hablan de Dios. Por eso, si san
Agustin reconocia a Dios en el libro
de la naturaleza, le encontraba
también en la intimidad de su alma:
«he aqui que tu estabas dentro de mi
y yo fuera, y por fuera te andaba
buscando (...). Llamaste y clamaste, y
rompiste mi sordera; brillaste y
resplandeciste, y ahuyentaste mi
ceguera»[17].

El milagro del mundo

La realidad de los milagros responde
a esta misma prioridad respecto al
mundo de la libertad, el amor y la
sabiduria de Dios. Con su peculiar
estilo paradojico, decia Chesterton:



«S1un hombre cree en la
inalterabilidad de las leyes de la
naturaleza, no puede creer en
ningun milagro de ninguna época. Si
un hombre cree en una voluntad
anterior a las leyes, puede creer en
cualquier milagro de cualquier
época»[18]. Los tres evangelios
sinopticos hablan de un leproso que
se acerca a Jesus, pidiéndole su
curacion. Jesus responde: «Quiero,
queda limpio» (Mt 8,3). Dios cura a
aquel hombre porque quiere, del
mismo modo que creo6 el mundo, y
ha creado a cada uno, porque quiere,
por amor. Comentando el relato de
otro milagro, la curacion de un ciego,
observaba Benedicto XVI: «No es
casualidad que el comentario
conclusivo de la gente después del
milagro recuerde la valoracion de la
creacion al comienzo del Génesis:
“Todo lo ha hecho bien” (Mc 7,37). En
la accion sanadora de Jesus entra
claramente la oracion, con su mirada
hacia el cielo. La fuerza que curd al



sordomudo fue provocada
ciertamente por la compasion hacia
él, pero proviene del hecho de que
recurre al Padre. Se entrecruzan
estas dos relaciones: la relacion
humana de compasion hacia el
hombre, que entra en la relacion con
Dios, y asi se convierte en
curacion»[19].

Los milagros, pues, no son
excepciones que ponen en cuestion
la solidez y la racionalidad del
mundo, sino que apuntan a la raiz
misma de esa solidez: ponen de
manifiesto el verdadero milagro, que
es la existencia misma del universo y
de la vida; el verdadero milagro —
miraculum, algo ante lo que solo cabe
admirarse- es la creacion de Dios. La
apertura de la razon a este inicio de
los inicios no solo hace razonables los
milagros, sino que hace razonable,
sobre todo, el mundo mismo. «La
uniformidad y la generalidad de las
leyes naturales (...) llevan a pensar



que la naturaleza se basta a si
misma. Y sin embargo, no hay
solucion de continuidad entre la
creacion y el acontecimiento mas
habitual y banal. El milagro
interviene para convencernos de
ello»[20].

Se dice a veces que «vivimos de
milagro», para referirse a los modos
sorprendentes en que se resuelven
ciertos problemas o peligros. En
realidad, la expresion recoge una
verdad radical: cada instante de
nuestra vida ordinaria se
desenvuelve en medio del milagro de
un mundo que existe por amor.
«Cada uno de nosotros, cada hombre
y cada mujer, es un milagro de Dios,
es querido por él y es conocido
personalmente por él»[21]. Como
decia san Pablo a quienes le
escuchaban en el Aredpago de
Atenas, «en €l vivimos, nos movemaos
y existimos» (Hch 17,28). Por eso,
«para la tradicion judio-cristiana,



decir “creacion” es mas que decir
naturaleza, porque tiene que ver con
un proyecto del amor de Dios donde
cada criatura tiene un valor y un
significado»[22].

KoKk

«Te doy gracias porque me has hecho
como un prodigio» (Sal 139,14): 1a fe
en la creacion se cifra en una
profunda actitud de agradecimiento.
A pesar del dolor y del mal presentes
en el mundo, la realidad entera -y en
especial la propia existencia y la de
quienes nos rodean- aparece como
una promesa de felicidad: «jTodos los
sedientos, venid a las aguas! Y los
que no tengdis dinero, jvenid! (...)
Comprad, sin dinero y sin nada a
cambio, vino y leche» (Is 55,1). El
hombre se sabe inerme —porque
realmente lo es—, pero destinatario
de una generosidad infinita que le
llama a vivir, y a vivir para siempre.
San Ireneo lo sintetizo en una



maxima célebre: «La gloria de Dios
es el hombre vivo, y la vida del
hombre es la vision de Dios»[23].
Desde esta mirada, la vida no es una
simple lucha por el éxito o por la
supervivencia, ni siquiera en las
condiciones mas extremas: es
espacio para el agradecimiento, para
la adoracion, en la que el hombre
encuentra su verdadero
descanso[24]. «jQué maravillosa
certeza es que la vida de cada
persona no se pierde en un
desesperante caos, en un mundo
regido por la pura casualidad o por
ciclos que se repiten sin sentido! El
Creador puede decir a cada uno de
nosotros: “Antes que te formaras en
el seno de tu madre, yo te

conocia” (Jr 1,5). Fuimos concebidos
en el corazon de Dios, y por eso “cada
uno de nosotros es el fruto de un
pensamiento de Dios. Cada uno de
nosotros es querido, cada uno es
amado, cada uno es necesario”»[25].



Marco Vanzini/ Carlos Ayxeld

Lecturas para profundizar

Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn.
279-324.

Francisco, Enc. Laudato si’, capitulo
I, “El evangelio de la creacion” (nn.
62-100)

Benedicto XVI, Audiencia, 6-11-2013;
Audiencia, 9-XI-2005

— Homilia en la Vigilia Pascual, 23-
IV-2011; Homilia en la Vigilia
Pascual, 7-1V-2012.

— Mensaje al Meeting de Rimini, 10-
VIII-2012.

— Discurso a la Pontificia Academia
de las Ciencias, 31-X-2008.


https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
http:/w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130206.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/audiences/2005/documents/hf_ben-xvi_aud_20051109.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2011/documents/hf_ben-xvi_hom_20110423_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20120407_veglia-pasquale.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/pont-messages/2012/documents/hf_ben-xvi_mes_20120810_meeting-rimini.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/october/documents/hf_ben-xvi_spe_20081031_academy-sciences.html

— Discurso en la Universidad de
Ratisbona, 12-1X-2006.

Juan Pablo II, Catequesis sobre la
creacion, 8-1-1986 — 23-I1V-1986.

— Memoria e identidad, Planeta,
Barcelona 2005.

Artigas, M.; Turbon, D. Origen del
hombre. Ciencia, filosofia y religion,
Eunsa, Pamplona 2007.

Chesterton, G. K. Santo Tomds de
Aquino, Rialp, Madrid 2016 (On Saint
Thomas Aquinas).

Guardini, R. El principio de las cosas:
Meditaciones sobre los tres primeros
capitulos del Génesis, publicado en
Meditaciones Teoldgicas, Cristiandad,
Madrid, 1965, 13-113. (Der Anfang der
Dinge [Meditationen iiber Genesis,
Kapitel 1-3)).


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2006/september/documents/hf_ben-xvi_spe_20060912_university-regensburg.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/audiences/1986.index.3.html

- “El 0jo y el conocimiento religioso”,
en Los sentidos y el conocimiento
religioso, Cristiandad, Madrid, 1965,
21-48. (“Das Auge und die religiose
Erkenntnis”).

— La aceptacion de st mismo. Lumen,
Buenos Aires 2016; Cristiandad,
Madrid 1962 (Die Annahme seiner
selbst).

Kehl, M. La creacion, Sal Terrae,
Bilbao 2011 (Schopfung: Warum es
uns gibt).

Marmelada, C.; Palafox, E.; Llano, A.
En busca de nuestros origenes.
Biologia y trascendencia del hombre a
la luz de los ultimos descubrimientos,
Rialp, Madrid 2017.

Maspero, G.; O’Callaghan, P. Creatore
perché Padre. Introduzione
allontologia del dono, Cantagalli,
Siena 2012.



Polkinghorne, J. Science and
Theology, Parallelisms, en Tanzella-
Nitti, G. y Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

Ratzinger, J. Progetto di Dio.
Meditazioni sulla creazione e la
Chiesa, Marcianum Press, Venecia
2012 (Gottes Projekt. Nachdenken
liber Schopfung und Kirche).

— Creacion y pecado, Eunsa,
Pamplona 2005 = En el principio creo
Dios [incluye la conferencia
Consecuencias de la fe en la creacion],
Edicep, Valencia 2008 (Im Anfang
schuf Gott. Vier Miinchener
Fastenpredigten tiber Schopfung und
Fall. Konsequenzen des
Schopfungsglaubens).

— Dios y el mundo. Creer y vivir en
nuestra época, Random House
Mondadori, Barcelona 2002, pp.
106-136 (Gott und die Welt. Glauben
und Leben in unserer Zeit).


https://inters.org/science-theology
https://inters.org/science-theology

Sanz, S. La creacion, en
www.opusdei.org.

Tanzella-Nitti, G. Creation, en
Tanzella-Nitti, G. y Strumia, A. (eds.),
Interdisciplinary Encyclopedia of
Religion and Science, www.inters.org.

[1] Francisco, Enc. Lumen Fidei (29-
VI-2013), 27.

[2] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.

[3] San Agustin, De quantitate
animae, 34, 77.

[4] Es en este sentido que Benedicto
XVI hablo de «la valentia para
abrirse a la amplitud de la

razon» (Discurso en la Universidad de
Ratisbona, 12-1X-2006).


https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-la-creacion/
https://inters.org/creation
https://www.inters.org/

[5] «Albert Einstein dijo que en las
leyes de la naturaleza “se revela una
razon tan superior que toda la
racionalidad del pensamiento y de
los ordenamientos humanos es, en
comparacion, un reflejo
absolutamente insignificante” (...).
Un primer camino, por lo tanto, que
conduce al descubrimiento de Dios es
contemplar la creacion con ojos
atentos» (Benedicto XVI, Audiencia,
14-X1-2012).

[6] En ese sentido, explica Santo
Tomads de Aquino que para sacar el
ser de la nada es necesaria una
«potencia infinita» (cfr. Summa
Theological, q. 45, 5, ad 3): una
capacidad que no puede ser
comunicada a ninguna criatura,
precisamente porque —como
podemos percibir en nuestra
existencia misma- las criaturas son
contingentes, es decir, podrian no
haber sido nunca (Summa Theologica
I,q.104,1)



[7] San Agustin, Sermon 68, 6.

[8] J. Ratzinger, El Dios de la fe y el
Dios de los filosofos, Encuentro,
Barcelona 2007, 13.

[9] J. Ratzinger, Creacion y pecado,
Eunsa, Pamplona 2005, 37.

[10] Son muchos los cientificos que
asi lo entienden; baste con
mencionar a Einstein, que, desde una
idea peculiar de Dios llegd a decir
que «la ciencia sin la religion esta
coja; la religion sin la ciencia es
ciega» (Pensieri, idee, opinioni
[1934-1950], Newton Compton, Roma
1996, p. 29); y a Georges Lemaitre,
sacerdote y fisico, que puso las bases
de lo que mas adelante se llamaria, al
principio con ironia, y luego mas
seriamente, el Big Bang.

[11] Cfr. J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
25-26: «Si, partiendo de la realidad, la
personalidad no es posible o no
existe, tampoco puede existir en



ningun otro sitio. La libertad o es
posible partiendo del fundamento de
la realidad o bien no existe».

[12] Beato John Henry Newman, An
Essay in Aid of a Grammar of Assent,
Longmans Green and Co, Londres
1903, 389.

[13] Ibidem, 117.

[14] «L’amor che move il sole e I’altre
stelle» (Dante, Commedia. Paradiso,
XXXIII, 145).

[15] Santo Tomas de Aquino,
Commentum in secundum librum
Sententiarum, Prologus (citado en
Catecismo de la Iglesia Catdlica, 293).

[16] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, 184.

[17] San Agustin, Confesiones, X, 27,
38.

[18] G. K. Chesterton, Orthodoxy,
New York, Dover 2012, 67.



[19] Benedicto XVI, Audiencia
general, 14-XII-2011.

[20] J. Guitton, Le temps et l’éternité
chez Plotin et saint Augustin, Aubier,
Paris 1955, 176-177.

[21] Benedicto XVI, Audiencia
general, 23-V-2012.

[22] Francisco, Laudato si’, 76.

[23] San Ireneo, Adversus haereses, 4,
20, 7 (citado en Catecismo de la
Iglesia Catdlica, 294).

[24] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 347. Creacion, milagro,
adoracion, agradecimiento... No es
casual que estos motivos converjan
en el misterio eucaristico: «La
Eucaristia une el cielo y la tierra,
abraza y penetra todo lo creado. El
mundo que salio de las manos de
Dios vuelve a él en feliz y plena
adoracion» (Francisco, Laudato st’,
236).



[25] Francisco, Laudato si’, 65; cfr.
Benedicto XVI, Homilia en el solemne
inicio del ministerio petrino (24-
IV-2005).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/la-creacion-2/
(11/12/2025)


https://opusdei.org/es-ar/article/la-creacion-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-creacion-2/

	La luz de la fe (III): la creación (II): el Amor que abraza el mundo

