
opusdei.org

La caridad cristiana
en el modo de hablar

Murmurar, criticar o difundir
rumores puede ser ocasión para
faltar gravemente a la caridad.
Este editorial se hace eco de la
invitación de Papa Francisco
para no hablar el "idioma de la
hipocresía".

13/03/2015

Si vosotros permanecéis en mi
palabra, sois en verdad discípulos
míos, conoceréis la verdad, y la
verdad os hará libres (Jn 8, 31-32). En
un extenso diálogo con los judíos



surge esta promesa del Señor que, en
su sencillez y su solemnidad,
atraviesa los siglos: la verdad nos
hace libres. Pero también atraviesan
los siglos las falsas promesas de
aquel que era homicida desde el
principio, y no se mantuvo en la
verdad, porque no hay verdad en él.
Cuando habla la mentira, de lo suyo
habla, porque es mentiroso y el padre
de la mentira (Jn 8, 44).

“La razón más alta de la dignidad
humana —enseña el Concilio
Vaticano II— consiste en la vocación
del hombre a la unión con Dios.
Desde su mismo nacimiento, el
hombre es invitado al diálogo con
Dios" (Gaudium et Spes, 19). Por eso
se puede decir que la palabra —la 
necesidad de vivir en diálogo, en
comunión— es lo más propio de la
persona. En la palabra se comunica
la persona misma: cuando hablamos
no emitimos un mensaje solamente,
sino que en cierto sentido nos damos



a nosotros mismos. Y no solo
llegamos al oído de los demás, sino a
su corazón, al centro de su ser. Por
eso, la palabra tiene una dimensión
en cierta manera sagrada. Su uso
recto beneficia, edifica a las
personas, mientras que las palabras
descuidadas maltratan a los demás.
Lo percibió intensamente Aleksandr
Solzhenitsyn: las mentiras, sostenía,
no son palabras que decimos y
quedan flotando en el aire, alejadas
de nosotros, sino que cada mentira
nos corrompe por dentro, hasta
consumirnos las entrañas.

El tono de los primeros cristianos

En su predicación, el Señor invita a
todos a la transparencia; a ser
sencillos, a rehuir casuísticas que con
frecuencia encubren, o al menos
incoan, la mentira: que vuestro modo
de hablar sea: 'Sí, sí'; 'no, no'. Lo que
exceda de esto, viene del Maligno (Mt
5, 37). Durísimo contra la hipocresía,



el Señor alaba con gusto a aquellos
en los que no hay doblez ni engaño
(cfr. Jn 1, 47). El suyo es un tono, un
modo de hacer, que caló
profundamente entre los primeros
cristianos: la epístola de Santiago se
expresa con acentos similares: Que
vuestro sí sea sí y que vuestro no sea
no, para que no incurráis en juicio (St
5, 12). San Pedro les habla de 
rechazar toda malicia y todo engaño,
hipocresías, envidias y toda clase de
maledicencias para poder acercarse a
Dios, para apetecer, como niños
recién nacidos, la leche espiritual no
adulterada (1 P 2, 1-2).

Esa inocencia cristiana en la palabra,
sin embargo, no se logra con una
simple intención genérica, buenista:
la tensión entre verdad y mentira
está presente en todo el arco de
nuestra vida. La Escritura no se
limita a enunciar los principios, sino
que señala con detalle los abusos de
la palabra, la desconexión entre lo



que se es y lo que se dice. Resulta en
este sentido antológica, y de perenne
actualidad, la amonestación de
Santiago sobre la lengua:

Si alguno no peca de palabra, ese es
un hombre perfecto, capaz también de
refrenar todo su cuerpo. Si ponemos
frenos en la boca a los caballos para
que nos obedezcan, dirigimos todo su
cuerpo. Mirad también las naves:
aunque sean tan grandes y las
empujen vientos fuertes, un pequeño
timón las dirige adonde quiere la
voluntad del piloto. Del mismo modo,
la lengua es un miembro pequeño,
pero puede jactarse de grandes cosas
(…). Todo tipo de fieras, aves, reptiles
y animales marinos puede domarse y
de hecho ha sido domado por el
hombre; sin embargo, ningún hombre
es capaz de domar su lengua (St 3,
2-8).

Esta misma solicitud por la “doma"
de la lengua está muy presente en las



enseñanzas del Papa Francisco. Con
la misma insistencia del Apóstol, no
pierde ocasión de pedir a los
cristianos que nos esforcemos por
poner freno a la palabra que
destruye. Sabe el Papa que su
llamada a la renovación de la vida de
los cristianos y de la Iglesia quedaría
desvirtuada si no llegáramos a ese
pequeño timón que decide el curso
de la nave.

Todos agradecemos la franqueza con
que habla el Sucesor de Pedro,
aunque existe el riesgo de que
pensemos demasiado rápido que
habla para los demás, y pasemos
página sin preguntarnos en qué
medida nuestros hábitos actuales o
los modos socialmente aceptados de
conducirse en esta materia están a la
altura del Evangelio. El Catecismo de
la Iglesia Católica (cfr. nn. 2464 ss.) y
el Magisterio del Papa Francisco
proporcionan muchas pistas para la
reflexión.



La mentira, idioma de la
hipocresía

¿Con qué delicadeza nos esforzamos
por amar y decir la verdad siempre,
por evitar completamente la
mentira? Porque no podemos olvidar
la gravedad de la mentira, que “es
una verdadera violencia hecha a
otro. Atenta contra él en su
capacidad de conocer, que es la
condición de todo juicio y de toda
decisión. Contiene en germen la
división de los espíritus y todos los
males que esta suscita. La mentira es
funesta para toda sociedad: socava la
confianza entre los hombres y rompe
el tejido de las relaciones
sociales" (Catecismo, n. 2486).

El Papa ha hablado con energía del 
idioma de la hipocresía, propio de
quienes no aman la verdad. Se
aman solo a sí mismos, y, de este
modo, buscan engañar, implicar al
otro en su engaño, en su mentira.



Tienen el corazón mentiroso; no
pueden decir la verdad (Homilía,
4.VI.2013). Como San Pedro, apela a
la inocencia de los niños, a la leche
espiritual no adulterada (1 P 2, 2):un
niño no es hipócrita, porque no
está corrompido. Cuando Jesús nos
dice: que vuestro modo de hablar
sea: 'sí, sí', 'no, no', con alma de
niño, nos dice lo contrario de
aquello que dicen los corruptos
(...). Pidamos hoy al Señor que
nuestro modo de hablar sea el de
la sencillez, el de los niños; hablar
como hijos de Dios: por lo tanto,
hablar en la verdad del amor
(Homilía, 4.VI.2013).

La murmuración: aprender a
morderse la lengua

En el sermón de la montaña, Jesús
lleva hasta la raíz el quinto
mandamiento del decálogo: Habéis
oído que se dijo a los antiguos: No
matarás, y el que mate será reo de



juicio. Pero yo os digo: todo el que se
llene de ira contra su hermano será
reo de juicio (...); y el que le maldiga
será reo del fuego del infierno (Mt 5,
21-22). Las palabras del Señor son
duras, pero es que quien entra en la
vida cristiana, el que acepta seguir
este camino, tiene exigencias
superiores a las de los demás. No
tiene ventajas superiores. ¡No!
Exigencias superiores (Homilía,
13.VI.2013). La murmuración y el
insulto no se reducen a una
travesura inocente: matan al
hermano. Escribe san Josemaría: 
¿Sabes el daño que puedes
ocasionar al tirar lejos una piedra
si tienes los ojos vendados? —
Tampoco sabes el perjuicio que
puedes producir, a veces grave, al
lanzar frases de murmuración,
que te parecen levísimas, porque
tienes los ojos vendados por la
desaprensión o por el
acaloramiento (Camino, 455). Por
eso, sigue el Papa, cuando en el



corazón hay algo negativo contra
alguien, y se lo expresa con un
insulto, con una maldición o con
enojo, hay algo que no funciona, y
te tenés que convertir, tenés que
cambiarlo (Homilía, 13.VI.2013).

A quien pensara que, de todos
modos, es justificable hablar mal de
alguien porque “se lo merece", el
Papa le hace esta recomendación: ve
y reza por él. Ve y haz penitencia
por ella. Y después, si es necesario,
habla a esa persona que puede
remediar el problema. Pero no se
lo digas a todos (...) Pablo fue un
pecador fuerte. Y dice de sí mismo:
primero era un perseguidor, un
blasfemo, un violento. Pero se usó
misericordia conmigo. Tal vez
ninguno de nosotros blasfema.
Pero si alguno de nosotros
murmura, ciertamente es un
perseguidor y un violento (Homilía,
13.IX.2013).



Hay que tener en cuenta además el
efecto devastador que tiene esta
conducta en la vida familiar, social y
eclesial; se trata de una lluvia fina
que parece inocente pero corroe
todo: Que cada uno se pregunte
hoy: ¿hago crecer la unidad en la
familia, en la parroquia, en la
comunidad, o soy un hablador, una
habladora? ¿Soy motivo de
división, de malestar? ¡Vosotros no
sabéis el daño que hacen a la
Iglesia, a las parroquias, a las
comunidades, las habladurías!
¡Hacen daño! Las habladurías
hieren. Un cristiano, antes de
parlotear, debe morderse la lengua
(Homilía, 25.IX.2013).

La difamación y la necesidad de
reparar

Es bueno tener presente que no basta
que algo sea o parezca verdad para
que se pueda divulgar sin más
consideraciones. “El derecho a la



comunicación de la verdad no es
incondicional. Todos deben
conformar su vida al precepto
evangélico del amor fraterno. Este
exige, en las situaciones concretas,
estimar si conviene o no revelar la
verdad" (Catecismo, n. 2488).

Muchas veces el supuesto interés
informativo (tanto del emisor como
del receptor) es en realidad el disfraz
de una curiosidad irrespetuosa, que
deriva con frecuencia en cotilleos o
en habladurías, en insinuaciones y
afirmaciones calumniosas sobre
personas e instituciones, que se
extienden después sin que haya
muchas posibilidades de
rectificarlas.

Por ese motivo, en esos casos la
reparación es un deber de
conciencia. Así lo recuerda el 
Catecismo: “Toda falta cometida
contra la justicia y la verdad entraña
el deber de reparación aunque su



autor haya sido perdonado. Cuando
es imposible reparar un daño
públicamente, es preciso hacerlo en
secreto. Si el que ha sufrido un
perjuicio no pude ser indemnizado
directamente, es preciso darle
satisfacción moralmente, en nombre
de la caridad. Este deber de
reparación concierne también a las
faltas cometidas contra la reputación
del prójimo" (n. 2487).

Merece la pena revisar, por tanto,
nuestra actitud ante la ligereza con
que se suele tratar en conversaciones
y comentarios —también entre
cristianos— la intimidad y la fama de
los demás, quizá alegando como
justificación que uno o una se está
limitando a repetir lo que cuentan
las noticias, ¡o los rumores! Las
habladurías —afirmaba el Papa— 
hieren, son bofetadas a la buena
fama de una persona, son
bofetadas al corazón de una
persona (Homilía, 12.IX.2014).



Podemos pensar también en nuestro
modo de reaccionar ante la
desenvoltura con que se acepta como
cosa normal criticar a las personas
(desde la vecina de arriba hasta el
político o el futbolista que sale en la
televisión), de palabra o por escrito,
de manera agria o malévola, sin
comprensión, llegando con gran
naturalidad hasta la detracción y el
insulto, sin la menor posibilidad de
que la crítica sea constructiva para
nadie.

¿Qué buscamos? ¿Qué ganan los
demás, cuando difundimos esas
noticias o rumores, sin saber
exactamente qué hay de verdadero
en ellos? Porque, de hecho, incluso la
información verdadera que
conocemos sobre los demás debe ser
manejada con prudencia y
discreción, para no difamar ni
escandalizar o provocar otros daños
(cfr. Catecismo, nn. 2477 y 2479).
Fácilmente dejamos que se



adormezca nuestra sensibilidad para
rechazar esos comportamientos, o
para advertir que quizá estamos
cayendo también en ellos. Y si la sal
se vuelve sosa, ¿con qué se la salará?
(Mt 5, 13). Somos los cristianos los
que tenemos la misión, y la gracia
para llevarla a cabo, de mantener en
el mundo el aire libre y limpio de la
verdad. Hoy, cuando el ambiente
está lleno de desobediencia, de
murmuración, de trapisonda, de
enredo, hemos de amar más que
nunca la obediencia, la
sinceridad, la lealtad, la sencillez:
y todo, con sentido sobrenatural,
que nos hará más humanos (Forja,
n. 430).

Para lograr la paz

En el encuentro con los presidentes
de Israel y Palestina para pedir por la
paz, el Papa pronunciaba una
oración que, en sus últimos
compases, rezaba así: Señor,



desarma la lengua y las manos,
renueva los corazones y las
mentes, para que la palabra que
nos lleva al encuentro sea siempre
«hermano» (Discurso, 8.VI.2014).

La verdad que nos hace libres (cfr. Jn
8, 31-32) no consiste simplemente en
la posesión o la transmisión de
enunciados e informaciones que
corresponden a la realidad de las
cosas. Se trata de algo más profundo:
la verdad que fundamenta la
sinceridad y la lealtad con los demás,
en todas sus formas, es que todos los
hombres somos hermanos, hijos del
mismo Padre.

Jesucristo nos ha mostrado con su
vida, veritatem faciens in caritate (cfr.
Ef 4,15), esta armonía fundamental
entre la verdad y el amor. Por eso, la
verdad que libera, que trae la paz,
está en esa manifestación eminente
del amor de Dios por los hombres,
que es la Cruz redentora: ¡Cómo



quisiera que por un momento
todos los hombres y las mujeres de
buena voluntad mirasen la Cruz!
Allí se puede leer la respuesta de
Dios: allí, a la violencia no se ha
respondido con violencia, a la
muerte no se ha respondido con el
lenguaje de la muerte. En el
silencio de la Cruz calla el fragor
de las armas y habla el lenguaje de
la reconciliación, del perdón, del
diálogo, de la paz (Homilía, 7.XI.
2014).

R. Valdés y C. Ayxelà

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/la-caridad-
cristiana-en-el-modo-de-hablar/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/la-caridad-cristiana-en-el-modo-de-hablar/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-caridad-cristiana-en-el-modo-de-hablar/
https://opusdei.org/es-ar/article/la-caridad-cristiana-en-el-modo-de-hablar/

	La caridad cristiana en el modo de hablar

