
opusdei.org

Francisco -
Benedicto:
¿continuidad o
ruptura?

En un artículo publicado en la
última edición de la revista
Palabra, Mons. Mariano Fazio,
Vicario Regional del Opus Dei
en Argentina, analiza la cultura
del descarte y la dictadura del
relativismo, dos dictaduras
denunciadas por el Papa
Francisco y por el Papa Emérito
Benedicto XVI.

14/11/2014



Ya han pasado bastantes meses desde
la elección de Francisco como
sucesor de Benedicto XVI. La ruptura
de estilo es bastante evidente, como
lo fue, en su momento, el cambio de
imagen del pontífice en la persona de
san Juan XXIII, tan distinta a la de Pío
XII, o la diferente personalidad de
Pablo VI –más reservado e
intelectual– respecto del carismático
Papa Bueno. Este mismo hecho se
repitió en la sucesión de san Juan
Pablo II respecto al recién elevado a
los altares beato Pablo VI –pasando
por los treinta y tres días de la
sonrisa del Papa Luciani, que
amortiguaron el cambio– y, por
último, en la de Benedicto XVI en
relación con el santo papa polaco.

Los cambios de estilo de los Papas
son algo propio del componente
humano de la Iglesia. Los ejemplos
de las últimas décadas que hemos
citado corresponden a una de las
rachas históricas más positivas para



el pontificado romano. Esta
diversidad es una riqueza, pues el
estilo de una persona tiene mucho
que ver con su propia idiosincrasia y
con las tradiciones culturales que
hay detrás de una personalidad.
Últimamente, la Iglesia se enriqueció
con la tradición eslava de Karol
Wojtyla, la centroeuropea de Joseph
Ratzinger y, ahora, con la
latinoamericana de Jorge Mario
Bergoglio.

Desde el punto de vista del carisma
individual, el conocido periodista
norteamericano John Allen ha
arriesgado una comparación
musical: Juan Pablo II es "rock and
roll", Benedicto XVI, "classical", y
Francisco, "folk". Y, por supuesto,
lejos de las sensibilidades
excluyentes, sabemos que Juan Pablo
II nombró obispo y cardenal a Jorge
Bergoglio, que Benedicto celebra su
papado y que, por su parte, Francisco
adornaba una pared de su sencilla



habitación porteña con un poster del
papa alemán.

Realmente es digno de destacar el
cariño y la admiración que Francisco
ha demostrado por su predecesor.
Me permito contar un recuerdo
personal. En agosto de 2008
acompañé al entonces Cardenal
Bergoglio en un breve
desplazamiento en coche por Buenos
Aires. En esa oportunidad me confió
que lo que más admiraba del Papa
Benedicto era su humildad y su
magisterio. Recordando estas
palabras después de la renuncia del
papa Ratzinger, me di cuenta de la
profundidad que contenían:
Benedicto efectivamente pasará a la
historia precisamente por su
humildad y por su magisterio.

Cambio de estilo y relación personal
de cariño y admiración en relación
con Benedicto XVI aparecen
claramente en las palabras y los



gestos de Francisco. Pero, ¿qué decir
del magisterio pontificio actual
respecto al anterior? ¿Poseen algo en
común la cultura del descarte y la
dictadura del relativismo?

La dictadura del relativismo

El lunes 18 de abril de 2005, el
Cardenal Joseph Ratzinger presidió la
Santa Misa con la cual daba inicio al
Cónclave que tuvo como objetivo
elegir al sucesor del fallecido Papa
Juan Pablo II. En su homilía, el
Decano del Colegio Cardenalicio puso
de relieve cuáles eran las
circunstancias culturales que debería
enfrentar el futuro sucesor de San
Pedro –sin saber en ese momento
que él mismo era el principal
destinatario de su mensaje–. En un
párrafo central, afirmaba: «¡Cuántos
vientos de doctrina hemos conocido
durante estos últimos decenios!,
¡cuántas corrientes ideológicas!,
¡cuántas modas de pensamiento! La



pequeña barca del pensamiento de
muchos cristianos ha sido
zarandeada a menudo por estas olas,
llevada de un extremo al otro: del
marxismo al liberalismo, hasta el
libertinaje; del colectivismo al
individualismo radical; del ateísmo a
un vago misticismo religioso; del
agnosticismo al sincretismo, etc.
Cada día nacen nuevas sectas y se
realiza lo que dice san Pablo sobre el
engaño de los hombres, sobre la
astucia que tiende a inducir a error
(cf. Ef 4, 14). A quien tiene una fe
clara, según el Credo de la Iglesia, a
menudo se le aplica la etiqueta de
fundamentalismo. Mientras que el
relativismo, es decir, dejarse «llevar
a la deriva por cualquier viento de
doctrina», parece ser la única actitud
adecuada en los tiempos actuales. Se
va constituyendo una dictadura del
relativismo que no reconoce nada
como definitivo y que deja como
última medida sólo el propio yo y sus
antojos».



La dictadura del relativismo o, dicho
en forma positiva, la necesidad y
urgencia de recuperar la confianza
en la posibilidad de alcanzar la
verdad a través de la fe y la razón en
una sociedad plural, ha sido el punto
central del magisterio del anterior
pontificado. Los famosos discursos
de Ratisbona, Westminster Hall y
Bundestag son muestras magníficas
de ese interés y preocupación, al
consagrar la idea de la sana laicidad
como superación del laicismo y el
fundamentalismo.

El relativismo es la crisis de la
verdad porque se considera que el
ser humano no es capaz de acceder a
lo verdadero, a la ética universal, a
unas ideas básicas que puedan ser
compartidas por todos,
independientemente de la historia o
de la cultura. Esto no es,
exclusivamente, un tema de lógica o
filosofía del conocimiento. Es una
actitud general ante el gran desafío



de la verdad. Se olvida que Jesús dijo
«la verdad los hará libres» y se
percibe a la verdad como un techo
que limita nuestras posibilidades y
nuestro despliegue personal o, como
sujeto colectivo, nuestro
florecimiento cultural. En esta clave,
la verdad es una restricción de
nuestro potencial creativo. Sin
embargo, para edificar algo duradero
es necesaria la verdad, un punto
firme sobre el que se despliegue la
creatividad social e individual.
Mientras más firme es esa base, más
alta la construcción, más
posibilidades, más libertad de
proyectos, de ideas, de propuestas.
La verdad, en esta línea, es el
fundamento de nuestro progreso y
de nuestra innovación.

A veces, se corre el riesgo de que la
verdad lleve a mirar «a la
humanidad desde un castillo de
vidrio para juzgar y clasificar a las
personas» –tomando las palabras de



Francisco en el cierre del sínodo
sobre la familia–. Sin embargo, en el
discurso no pronunciado en La
Sapienza de Roma, Benedicto
reflexiona con San Agustín sobre el
hecho de que la verdad teórica –con
sus abstracciones, juicios y
clasificaciones– por sí sola lleva a la
tristeza, y que la verdad íntegra
consiste en el conocimiento de bien,
por lo tanto, «la verdad nos hace
buenos», y de este manera, nos
introduce en la caridad y la acogida
del otro.

La cultura del descarte

Francisco, por su parte, ha
desarrollado desde distintas
perspectivas lo que él llama la
«cultura del descarte»: una sociedad
que deja de lado a los ancianos,
enfermos, jóvenes, porque ha
centrado su atención en el propio yo,
ensalzando el dios-dinero, el dios-
placer y el dios-poder. En la Evangelii



Gaudium lo afirma sin ambages:
frente a la alegría que produce el
encuentro con Jesús, «el gran riesgo
del mundo actual, con su múltiple y
abrumadora oferta de consumo, es
una tristeza individualista que brota
del corazón cómodo y avaro, de la
búsqueda enfermiza de placeres
superficiales, de la conciencia
aislada».

De este modo, estamos también
frente a la denuncia de una
dictadura, aunque este caso, no en el
ámbito de las ideas sino de lo
material: «La adoración del antiguo
becerro de oro (cf. Ex 32,1-35) ha
encontrado una versión nueva y
despiadada en el fetichismo del
dinero y en la dictadura de la
economía sin un rostro y sin un
objetivo verdaderamente
humano» (EG, 55). Esta dictadura
«reduce al ser humano a una sola de
sus necesidades: el consumo», algo
que podría asimilarse al inmanente



«propio yo y sus antojos» de
Benedicto XVI.

Francisco denuncia el flagelo que
sufre la dignidad humana, no en
abstracto, sino en la carne doliente
de los pobres y excluidos. De los
sobrantes de un mundo europeo que
rechaza a los migrantes africanos en
Lampedusa; de los marginados de las
grandes ciudades emergentes que se
amontonan en villas miserias,
favelas o chabolas; de las víctimas de
la nuevas formas de esclavitud, como
son la trata de personas, los niños
soldados o la triste historia de
aquellos son atrapados por la garras
de la droga. Este grito profético
resuena en los oídos del mundo y
corren por los pasillos rumores de
premio nobel al mismo tiempo que
una riada de revistas lo ensalza en
sus portadas. Sin embargo, la
idolatría de lo material permanece
incólume, pues sus raíces profundas
la sostienen en pie.



En una entrevista concedida a
Henrique Cymerman, Francisco se
explayaba con claridad sobre las
consecuencias sociales de estas
actitudes idolátricas: «Hemos caído
en un pecado de idolatría, la idolatría
del dinero. La economía se mueve
por el afán de tener más y,
paradójicamente, se alimenta una
cultura del descarte. Se descarta a los
jóvenes cuando se limita la
natalidad. También se descarta a los
ancianos porque ya no sirven, no
producen, es clase pasiva… Al
descartar a los chicos y a los
ancianos, se descarta el futuro de un
pueblo porque los chicos van a tirar
con fuerza hacia adelante y porque
los ancianos nos dan la sabiduría,
tienen la memoria de ese pueblo y
deben pasarla a los jóvenes. [...] Pero
descartamos toda una generación
por mantener un sistema económico
que ya no se aguanta, un sistema que
para sobrevivir debe hacer la guerra,
como han hecho siempre los grandes



imperios. [...] Este pensamiento
único nos quita la riqueza de la
diversidad de pensamiento y por lo
tanto la riqueza de un diálogo entre
personas».

Las personas son el alimento del
sistema. La imagen recuerda a la
película "Matrix", en la que los seres
humanos son utilizados como
baterías de una gran máquina
eléctrica que ha alcanzado la
autoconciencia. Muchos de ellos
viven en un mundo ilusorio, que se
revela como una prisión confortable.
Max Weber, en el principio del siglo
XX, pudo caracterizar como jaula de
hierro a un mercado carente de
valores.

Dos caras de una misma realidad

Estas dos dictaduras denunciadas por
los pontífices son, a la vez, distintos
aspectos de una misma realidad. En
un importante discurso pronunciado
en las primeras semanas de su



pontificado, frente al cuerpo
diplomático acreditado ante la Santa
Sede, Francisco estableció esta
vinculación entre su preocupación
por la pobreza y el magisterio sobre
la verdad de Benedicto XVI. En
primer lugar afirmaba: «Como
sabéis, son varios los motivos por los
que elegí mi nombre pensando en
Francisco de Asís, una personalidad
que es bien conocida más allá de los
confines de Italia y de Europa, y
también entre quienes no profesan la
fe católica. Uno de los primeros es el
amor que Francisco tenía por los
pobres. ¡Cuántos pobres hay todavía
en el mundo! Y ¡cuánto sufrimiento
afrontan estas personas! Según el
ejemplo de Francisco de Asís, la
Iglesia ha tratado siempre de cuidar,
proteger en todos los rincones de la
Tierra a los que sufren por la
indigencia, y creo que en muchos de
vuestros Países podéis constatar la
generosa obra de aquellos cristianos
que se esfuerzan por ayudar a los



enfermos, a los huérfanos, a quienes
no tienen hogar y a todos los
marginados, y que, de este modo,
trabajan para construir una sociedad
más humana y más justa».

Luego de describir una vez más el
problema de la cultura del descarte,
en el siguiente párrafo, construye el
puente con el pontificado
precedente: «Pero hay otra pobreza.
Es la pobreza espiritual de nuestros
días, que afecta gravemente también
a los Países considerados más ricos.
Es lo que mi Predecesor, el querido y
venerado Papa Benedicto XVI, llama
la «dictadura del relativismo», que
deja a cada uno como medida de sí
mismo y pone en peligro la
convivencia entre los hombres. Llego
así a una segunda razón de mi
nombre. Francisco de Asís nos dice:
Esforzaos en construir la paz. Pero
no hay verdadera paz sin verdad. No
puede haber verdadera paz si cada
uno es la medida de sí mismo, si cada



uno puede reclamar siempre y sólo
su propio derecho, sin preocuparse
al mismo tiempo del bien de los
demás, de todos, a partir ya de la
naturaleza, que acomuna a todo ser
humano en esta tierra».

No hay paz, no hay progreso humano
posible, si las personas no se
preocupan por el bien de los demás.
Juan Pablo II lo sintetizó en la
histórica frase «la paz es obra de la
solidaridad», que venía a continuar a
sus predecesores Pío XII y Pablo VI,
que habían anunciado «la paz es
obra de la justicia» y «el desarrollo es
el nuevo nombre de la paz»,
correspondientemente. El
razonamiento encadenado del
magisterio pontificio se fundamenta
es un principio central de la dignidad
humana: solo con la donación de uno
mismo a los demás se puede
construir un mundo en el que triunfe
la fraternidad.



Por eso, la sociedad actual necesita
redescubrir –para poder superar la
crisis de pobreza y de valores que
estamos viviendo desde hace años–
su verdad más profunda: el respeto
absoluto por los derechos humanos
de cada persona, que es única e
irrepetible. Sin esta base, unos
instrumentalizarán a otros para sus
propios fines, y los seres humanos
serán usados en lugar de respetados,
serán tratados como cosas, que se
pueden tirar cuando ya no sirven.

Desde mi punto de vista, el Papa
Francisco se refiere de modo
permanente al relativismo mediante
una propuesta superadora que se
expresa en la denuncia de la
consecuencia directa del relativismo:
el dominio de los poderosos, la
cultura del descarte y la indiferencia,
la burocratización de la fe. Ante esto
promueve una cultura del encuentro
y del compromiso.



En la Evangelii Gaudium constata «un
progresivo aumento del relativismo,
que ocasiona una desorientación
generalizada». Y más adelante,
explica: «Este relativismo práctico es
actuar como si Dios no existiera,
decidir como si los pobres no
existieran, soñar como si los demás
no existieran, trabajar como si
quienes no recibieron el anuncio no
existieran». Vivir un «come y bebe,
pásalo bien», fruto oscuro de una
autonomía ilusa que se deslinda de
cualquier responsabilidad ante los
demás. Frente a esto, surge con
Martin Buber ese gran comienzo
cainita de la ética que nos recuerda
que somos los "guardianes de
nuestros hermanos", que hay unos
lazos de hermandad que nos unen a
los otros, que no somos individuos
aislados que podemos pensar solo en
el «propio yo y sus antojos». Estamos
llamados a la caridad para construir
el bien común, a la cáritas in veritate



–encíclica social de Benedicto XVI–, la
caridad en la verdad.

En resumen, podría sostenerse que
Benedicto señala que sin un
fundamento verdadero, el mundo
queda huérfano de instancias de
apelación y en manos de los
poderosos: los pobres y los débiles
tienen clausuradas las puertas de la
dignidad, no hay valores que
refrenden sus reclamos.

Francisco, en su propio lenguaje,
denuncia con fuerza particular que
el verdadero nombre del relativismo
es la cultura del descarte y el triunfo
del poder y el dinero sobre la
dignidad, sobre lo verdaderamente
humano, sobre la verdad. Son pasos
de un mismo proceso, dos caras de
una misma realidad, que nos llama a
superar con el amor y la donación, el
perdón, la generosidad y la
gratuidad.



Para terminar, me gustaría contar
una anécdota. Hace más o menos un
mes, tuve la inmensa dicha de visitar
al Papa en Santa Marta. Me recibió
como un padre recibe a su hijo.
Animado por la confianza que reinó
en ese entrañable encuentro, me
arriesgué a pedirle que me
confirmara una idea que junto a
otros intelectuales argentinos
estamos elaborando y se sintetiza en
que la cultura del descarte es una
consecuencia de la dictadura del
relativismo. Francisco, con una
sonrisa y con un cierto énfasis, me
respondió lo siguiente (no son,
evidentemente, palabras textuales):
«Es así. Si no hay verdad, prevalece
en cada uno el interés personal, que
produce la consecuencia nefasta de
descartar a los más débiles». Y volvió
a hacer referencia a la desocupación
juvenil en Europa, que tanto le
preocupa.



Dicen que alguna vez el Papa emérito
Benedicto afirmó que él hablaba a la
cabeza y Francisco, al corazón.
Unamos a los dos en una lectura de
continuidad, porque es terrible una
persona sin cabeza, y lo es más, una
sin corazón.

*****

Artículo completo de Mons. Mariano
Fazio, Vicario Regional del Opus Dei
en Argentina, incluido en la edición
619 de la Revista Palabra (noviembre
2014).

PDF:

Artículo Mariano Fazio sobre Cultura
del Descarte para Revista Palabra
Octubre 201420141114-140240.pdf

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Art%C3%ADculo%20Mariano%20Fazio%20sobre%20Cultura%20del%20Descarte%20para%20Revista%20Palabra%20Octubre%20201420141114-140240.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Art%C3%ADculo%20Mariano%20Fazio%20sobre%20Cultura%20del%20Descarte%20para%20Revista%20Palabra%20Octubre%20201420141114-140240.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Art%C3%ADculo%20Mariano%20Fazio%20sobre%20Cultura%20del%20Descarte%20para%20Revista%20Palabra%20Octubre%20201420141114-140240.pdf
https://opusdei.org/es-ar/article/francisco-benedicto-continuidad-o-ruptura/


opusdei.org/es-ar/article/francisco-
benedicto-continuidad-o-ruptura/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/francisco-benedicto-continuidad-o-ruptura/
https://opusdei.org/es-ar/article/francisco-benedicto-continuidad-o-ruptura/

	Francisco - Benedicto: ¿continuidad o ruptura?

