opusdei.org

Francisco -
Benedicto:
ccontinuidad o
ruptura?

En un articulo publicado en la
ultima edicidn de la revista
Palabra, Mons. Mariano Fazio,
Vicario Regional del Opus Dei
en Argentina, analiza la cultura
del descarte y la dictadura del
relativismo, dos dictaduras
denunciadas por el Papa
Francisco y por el Papa Emérito
Benedicto XVI.

14/11/2014



Ya han pasado bastantes meses desde
la eleccion de Francisco como
sucesor de Benedicto XVI. La ruptura
de estilo es bastante evidente, como
lo fue, en su momento, el cambio de
imagen del pontifice en la persona de
san Juan XXIII, tan distinta a la de Pio
XII, o la diferente personalidad de
Pablo VI -mads reservado e
intelectual- respecto del carismatico
Papa Bueno. Este mismo hecho se
repitié en la sucesion de san Juan
Pablo I respecto al recién elevado a
los altares beato Pablo VI —-pasando
por los treinta y tres dias de la
sonrisa del Papa Luciani, que
amortiguaron el cambio-y, por
ultimo, en la de Benedicto XVI en
relacion con el santo papa polaco.

Los cambios de estilo de los Papas
son algo propio del componente
humano de la Iglesia. Los ejemplos
de las ultimas décadas que hemos
citado corresponden a una de las
rachas histéricas mas positivas para



el pontificado romano. Esta
diversidad es una riqueza, pues el
estilo de una persona tiene mucho
que ver con su propia idiosincrasia y
con las tradiciones culturales que
hay detras de una personalidad.
Ultimamente, la Iglesia se enriqueci6
con la tradicion eslava de Karol
Woijtyla, la centroeuropea de Joseph
Ratzinger y, ahora, con la
latinoamericana de Jorge Mario
Bergoglio.

Desde el punto de vista del carisma
individual, el conocido periodista
norteamericano John Allen ha
arriesgado una comparacion
musical: Juan Pablo II es "rock and
roll", Benedicto XVI, "classical", y
Francisco, "folk". Y, por supuesto,
lejos de las sensibilidades
excluyentes, sabemos que Juan Pablo
II nombro obispo y cardenal a Jorge
Bergoglio, que Benedicto celebra su
papado y que, por su parte, Francisco
adornaba una pared de su sencilla



habitacion portefia con un poster del
papa aleman.

Realmente es digno de destacar el
carifo y la admiracion que Francisco
ha demostrado por su predecesor.
Me permito contar un recuerdo
personal. En agosto de 2008
acompané al entonces Cardenal
Bergoglio en un breve
desplazamiento en coche por Buenos
Aires. En esa oportunidad me confio
que lo que mdas admiraba del Papa
Benedicto era su humildad y su
magisterio. Recordando estas
palabras después de la renuncia del
papa Ratzinger, me di cuenta de la
profundidad que contenian:
Benedicto efectivamente pasara a la
historia precisamente por su
humildad y por su magisterio.

Cambio de estilo y relacion personal
de carifio y admiracion en relacion
con Benedicto XVI aparecen
claramente en las palabras y los



gestos de Francisco. Pero, ;/qué decir
del magisterio pontificio actual
respecto al anterior? ;Poseen algo en
comun la cultura del descarte y la
dictadura del relativismo?

La dictadura del relativismo

El lunes 18 de abril de 2005, el
Cardenal Joseph Ratzinger presidio la
Santa Misa con la cual daba inicio al
Conclave que tuvo como objetivo
elegir al sucesor del fallecido Papa
Juan Pablo II. En su homilia, el
Decano del Colegio Cardenalicio puso
de relieve cuales eran las
circunstancias culturales que deberia
enfrentar el futuro sucesor de San
Pedro —sin saber en ese momento
que él mismo era el principal
destinatario de su mensaje-. En un
parrafo central, afirmaba: «jCuantos
vientos de doctrina hemos conocido
durante estos ultimos decenios!,
jcuantas corrientes ideologicas!,
jcuantas modas de pensamiento! La



pequeia barca del pensamiento de
muchos cristianos ha sido
zarandeada a menudo por estas olas,
llevada de un extremo al otro: del
marxismo al liberalismo, hasta el
libertinaje; del colectivismo al
individualismo radical; del ateismo a
un vago misticismo religioso; del
agnosticismo al sincretismo, etc.
Cada dia nacen nuevas sectas y se
realiza lo que dice san Pablo sobre el
engario de los hombres, sobre la
astucia que tiende a inducir a error
(cf. Ef 4, 14). A quien tiene una fe
clara, segun el Credo de la Iglesia, a
menudo se le aplica la etiqueta de
fundamentalismo. Mientras que el
relativismo, es decir, dejarse «llevar
a la deriva por cualquier viento de
doctrina», parece ser la unica actitud
adecuada en los tiempos actuales. Se
va constituyendo una dictadura del
relativismo que no reconoce nada
como definitivo y que deja como
ultima medida so6lo el propio yo y sus
antojos».



La dictadura del relativismo o, dicho
en forma positiva, la necesidad y
urgencia de recuperar la confianza
en la posibilidad de alcanzar la
verdad a través de la fe y la razon en
una sociedad plural, ha sido el punto
central del magisterio del anterior
pontificado. Los famosos discursos
de Ratisbona, Westminster Hall y
Bundestag son muestras magnificas
de ese interés y preocupacion, al
consagrar la idea de la sana laicidad
como superacion del laicismo y el
fundamentalismo.

El relativismo es la crisis de la
verdad porque se considera que el
ser humano no es capaz de acceder a
lo verdadero, a la ética universal, a
unas ideas basicas que puedan ser
compartidas por todos,
independientemente de la historia o
de la cultura. Esto no es,
exclusivamente, un tema de légica o
filosofia del conocimiento. Es una
actitud general ante el gran desafio



de la verdad. Se olvida que Jesus dijo
«la verdad los hara libres» y se
percibe a la verdad como un techo
que limita nuestras posibilidades y
nuestro despliegue personal o, como
sujeto colectivo, nuestro
florecimiento cultural. En esta clave,
la verdad es una restriccion de
nuestro potencial creativo. Sin
embargo, para edificar algo duradero
es necesaria la verdad, un punto
firme sobre el que se despliegue la
creatividad social e individual.
Mientras mas firme es esa base, mas
alta la construccion, mas
posibilidades, mas libertad de
proyectos, de ideas, de propuestas.
La verdad, en esta linea, es el
fundamento de nuestro progreso y
de nuestra innovacion.

A veces, se corre el riesgo de que la
verdad lleve a mirar «a la
humanidad desde un castillo de
vidrio para juzgar y clasificar a las
personas» —tomando las palabras de



Francisco en el cierre del sinodo
sobre la familia-. Sin embargo, en el
discurso no pronunciado en La
Sapienza de Roma, Benedicto
reflexiona con San Agustin sobre el
hecho de que la verdad tedrica —con
sus abstracciones, juicios y
clasificaciones- por si sola lleva a la
tristeza, y que la verdad integra
consiste en el conocimiento de bien,
por lo tanto, «la verdad nos hace
buenos», y de este manera, nos
introduce en la caridad y la acogida
del otro.

La cultura del descarte

Francisco, por su parte, ha
desarrollado desde distintas
perspectivas lo que él llama la
«cultura del descarte»: una sociedad
que deja de lado a los ancianos,
enfermos, jovenes, porque ha
centrado su atencion en el propio yo,
ensalzando el dios-dinero, el dios-
placer y el dios-poder. En la Evangelii



Gaudium lo afirma sin ambages:
frente a la alegria que produce el
encuentro con Jesus, «el gran riesgo
del mundo actual, con su multiple y
abrumadora oferta de consumo, es
una tristeza individualista que brota
del corazén comodo y avaro, de la
busqueda enfermiza de placeres
superficiales, de la conciencia
aislada».

De este modo, estamos también
frente a la denuncia de una
dictadura, aunque este caso, no en el
ambito de las ideas sino de lo
material: «La adoracion del antiguo
becerro de oro (cf. Ex 32,1-35) ha
encontrado una version nueva y
despiadada en el fetichismo del
dinero y en la dictadura de la
economia sin un rostro y sin un
objetivo verdaderamente

humano» (EG, 55). Esta dictadura
«reduce al ser humano a una sola de
sus necesidades: el consumov», algo
que podria asimilarse al inmanente



«propio yo y sus antojos» de
Benedicto XVI.

Francisco denuncia el flagelo que
sufre la dignidad humana, no en
abstracto, sino en la carne doliente
de los pobres y excluidos. De los
sobrantes de un mundo europeo que
rechaza a los migrantes africanos en
Lampedusa; de los marginados de las
grandes ciudades emergentes que se
amontonan en villas miserias,
favelas o chabolas; de las victimas de
la nuevas formas de esclavitud, como
son la trata de personas, los nifios
soldados o la triste historia de
aquellos son atrapados por la garras
de la droga. Este grito profético
resuena en los oidos del mundo y
corren por los pasillos rumores de
premio nobel al mismo tiempo que
una riada de revistas lo ensalza en
sus portadas. Sin embargo, la
idolatria de lo material permanece
incolume, pues sus raices profundas
la sostienen en pie.



En una entrevista concedida a
Henrique Cymerman, Francisco se
explayaba con claridad sobre las
consecuencias sociales de estas
actitudes idolatricas: «Hemos caido
en un pecado de idolatria, la idolatria
del dinero. La economia se mueve
por el afan de tener mas y,
paraddjicamente, se alimenta una
cultura del descarte. Se descarta a los
jovenes cuando se limita la
natalidad. También se descarta a los
ancianos porque ya no sirven, no
producen, es clase pasiva... Al
descartar a los chicos y a los
ancianos, se descarta el futuro de un
pueblo porque los chicos van a tirar
con fuerza hacia adelante y porque
los ancianos nos dan la sabiduria,
tienen la memoria de ese pueblo y
deben pasarla a los jovenes. [...] Pero
descartamos toda una generacion
por mantener un sistema economico
que ya no se aguanta, un sistema que
para sobrevivir debe hacer la guerra,
como han hecho siempre los grandes



imperios. [...] Este pensamiento
unico nos quita la riqueza de la
diversidad de pensamiento y por lo
tanto la riqueza de un dialogo entre
personas».

Las personas son el alimento del
sistema. La imagen recuerda a la
pelicula "Matrix", en la que los seres
humanos son utilizados como
baterias de una gran maquina
eléctrica que ha alcanzado la
autoconciencia. Muchos de ellos
viven en un mundo ilusorio, que se
revela como una prision confortable.
Max Weber, en el principio del siglo
XX, pudo caracterizar como jaula de
hierro a un mercado carente de
valores.

Dos caras de una misma realidad

Estas dos dictaduras denunciadas por
los pontifices son, a la vez, distintos
aspectos de una misma realidad. En
un importante discurso pronunciado
en las primeras semanas de su



pontificado, frente al cuerpo
diplomatico acreditado ante la Santa
Sede, Francisco establecio esta
vinculacion entre su preocupacion
por la pobreza y el magisterio sobre
la verdad de Benedicto XVI. En
primer lugar afirmaba: «Como
sabéis, son varios los motivos por los
que elegi mi nombre pensando en
Francisco de Asis, una personalidad
que es bien conocida mas alla de los
confines de Italia y de Europa, y
también entre quienes no profesan la
fe catdlica. Uno de los primeros es el
amor que Francisco tenia por los
pobres. jCuantos pobres hay todavia
en el mundo! Y jcuanto sufrimiento
afrontan estas personas! Segun el
ejemplo de Francisco de Asis, la
Iglesia ha tratado siempre de cuidar,
proteger en todos los rincones de la
Tierra a los que sufren por la
indigencia, y creo que en muchos de
vuestros Paises podéis constatar la
generosa obra de aquellos cristianos
que se esfuerzan por ayudar a los



enfermos, a los huérfanos, a quienes
no tienen hogar y a todos los
marginados, y que, de este modo,
trabajan para construir una sociedad
mas humana y mas justa».

Luego de describir una vez mas el
problema de la cultura del descarte,
en el siguiente parrafo, construye el
puente con el pontificado
precedente: «Pero hay otra pobreza.
Es la pobreza espiritual de nuestros
dias, que afecta gravemente también
a los Paises considerados mas ricos.
Es lo que mi Predecesor, el querido y
venerado Papa Benedicto XVI, llama
la «dictadura del relativismo», que
deja a cada uno como medida de si
mismo y pone en peligro la
convivencia entre los hombres. Llego
asi a una segunda razon de mi
nombre. Francisco de Asis nos dice:
Esforzaos en construir la paz. Pero
no hay verdadera paz sin verdad. No
puede haber verdadera paz si cada
uno es la medida de si mismo, si cada



uno puede reclamar siempre y solo
su propio derecho, sin preocuparse
al mismo tiempo del bien de los
demas, de todos, a partir ya de la
naturaleza, que acomuna a todo ser
humano en esta tierra».

No hay paz, no hay progreso humano
posible, si las personas no se
preocupan por el bien de los demas.
Juan Pablo II lo sintetiz6 en la
histdrica frase «la paz es obra de la
solidaridad», que venia a continuar a
sus predecesores Pio XII y Pablo VI,
que habian anunciado «la paz es
obra de la justicia» y «el desarrollo es
el nuevo nombre de la paz»,
correspondientemente. El
razonamiento encadenado del
magisterio pontificio se fundamenta
es un principio central de la dignidad
humana: solo con la donacion de uno
mismo a los demas se puede
construir un mundo en el que triunfe
la fraternidad.



Por eso, la sociedad actual necesita
redescubrir —para poder superar la
crisis de pobreza y de valores que
estamos viviendo desde hace afnos-
su verdad mas profunda: el respeto
absoluto por los derechos humanos
de cada persona, que es Unica e
irrepetible. Sin esta base, unos
instrumentalizardn a otros para sus
propios fines, y los seres humanos
seran usados en lugar de respetados,
seran tratados como cosas, que se
pueden tirar cuando ya no sirven.

Desde mi punto de vista, el Papa
Francisco se refiere de modo
permanente al relativismo mediante
una propuesta superadora que se
expresa en la denuncia de la
consecuencia directa del relativismo:
el dominio de los poderosos, la
cultura del descarte y la indiferencia,
la burocratizacion de la fe. Ante esto
promueve una cultura del encuentro
y del compromiso.



En la Evangelii Gaudium constata «un
progresivo aumento del relativismo,
que ocasiona una desorientacion
generalizada». Y mas adelante,
explica: «Este relativismo practico es
actuar como si Dios no existiera,
decidir como si los pobres no
existieran, sofiar como si los demas
no existieran, trabajar como si
quienes no recibieron el anuncio no
existieran». Vivir un «come y bebe,
pasalo bien», fruto oscuro de una
autonomia ilusa que se deslinda de
cualquier responsabilidad ante los
demas. Frente a esto, surge con
Martin Buber ese gran comienzo
cainita de la ética que nos recuerda
que somos los "guardianes de
nuestros hermanos", que hay unos
lazos de hermandad que nos unen a
los otros, que no somos individuos
aislados que podemos pensar solo en
el «propio yo y sus antojos». Estamos
llamados a la caridad para construir
el bien comun, a la caritas in veritate



—enciclica social de Benedicto XVI-, la
caridad en la verdad.

En resumen, podria sostenerse que
Benedicto sefiala que sin un
fundamento verdadero, el mundo
queda huérfano de instancias de
apelacion y en manos de los
poderosos: los pobres y los débiles
tienen clausuradas las puertas de la
dignidad, no hay valores que
refrenden sus reclamos.

Francisco, en su propio lenguaje,
denuncia con fuerza particular que
el verdadero nombre del relativismo
es la cultura del descarte y el triunfo
del poder y el dinero sobre la
dignidad, sobre lo verdaderamente
humano, sobre la verdad. Son pasos
de un mismo proceso, dos caras de
una misma realidad, que nos llama a
superar con el amor y la donacion, el
perdon, la generosidad y la
gratuidad.



Para terminar, me gustaria contar
una anécdota. Hace mas o menos un
mes, tuve la inmensa dicha de visitar
al Papa en Santa Marta. Me recibio
como un padre recibe a su hijo.
Animado por la confianza que reino
en ese entrafiable encuentro, me
arriesgué a pedirle que me
confirmara una idea que junto a
otros intelectuales argentinos
estamos elaborando y se sintetiza en
que la cultura del descarte es una
consecuencia de la dictadura del
relativismo. Francisco, con una
sonrisa y con un cierto énfasis, me
respondio lo siguiente (no son,
evidentemente, palabras textuales):
«Es asl. Si no hay verdad, prevalece
en cada uno el interés personal, que
produce la consecuencia nefasta de
descartar a los mas débiles». Y volvio
a hacer referencia a la desocupacion
juvenil en Europa, que tanto le
preocupa.



Dicen que alguna vez el Papa emérito
Benedicto afirmo que él hablaba a la
cabeza y Francisco, al corazon.
Unamos a los dos en una lectura de
continuidad, porque es terrible una
persona sin cabeza, y 1o es mas, una
sin corazon.

ko skesksk

Articulo completo de Mons. Mariano
Fazio, Vicario Regional del Opus Dei
en Argentina, incluido en la edicion
619 de la Revista Palabra (noviembre
2014).

PDF:

Articulo Mariano Fazio sobre Cultura
del Descarte para Revista Palabra
Octubre 201420141114-140240.pdf

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Art%C3%ADculo%20Mariano%20Fazio%20sobre%20Cultura%20del%20Descarte%20para%20Revista%20Palabra%20Octubre%20201420141114-140240.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Art%C3%ADculo%20Mariano%20Fazio%20sobre%20Cultura%20del%20Descarte%20para%20Revista%20Palabra%20Octubre%20201420141114-140240.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Art%C3%ADculo%20Mariano%20Fazio%20sobre%20Cultura%20del%20Descarte%20para%20Revista%20Palabra%20Octubre%20201420141114-140240.pdf
https://opusdei.org/es-ar/article/francisco-benedicto-continuidad-o-ruptura/

opusdei.org/es-ar/article/francisco-
benedicto-continuidad-o-ruptura/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/francisco-benedicto-continuidad-o-ruptura/
https://opusdei.org/es-ar/article/francisco-benedicto-continuidad-o-ruptura/

	Francisco - Benedicto: ¿continuidad o ruptura?

