opusdei.org

Formacion de la
personalidad (IV):
formar el caracter
en la virtud

La madurez cristiana implica
tomar las riendas de nuestra
vida, preguntarnos de verdad,
ante Dios, qué nos falta aun.
Inicia entonces un combate por
adquirir, con nuestro emperno y
sobre todo la ayuda del Sefior,
las virtudes.

22/05/2015



«Cuando salia para ponerse en
camino, vino uno corriendo v,
arrodillado ante él, le pregunto:
Maestro bueno, ¢qué debo hacer
para conseguir la vida eterna?»[1].
Nosotros, discipulos del Sefior,
presenciamos la escena con los
Apostoles, y quizd nos sorprendemos
ante la contestacion: «;Por qué me
llamas bueno? Nadie es bueno sino
uno solo: Dios»[2] Jesuds no da una
respuesta directa. Con suave
pedagogia divina, quiere conducir a
aquel joven hacia el sentido ultimo
de sus aspiraciones: «Jesus muestra
que la pregunta del joven es, en
realidad, una pregunta religiosa y
que la bondad, que atrae y al mismo
tiempo vincula al hombre, tiene su
fuente en Dios, mas aun, es Dios
mismo: el Unico que es digno de ser
amado “con todo el corazoén, con toda
el alma y con toda la mente"»[3]

Para entrar en la Vida



El Sefior vuelve enseguida a los
términos de aquella consulta audaz:
¢qué debo hacer? «Si quieres entrar
en la Vida -responde- guarda los
mandamientos»[4]. Tal como lo
presentan los evangelios, el joven es
un judio piadoso que podria haberse
ido satisfecho con esta respuesta; el
Maestro le ha confirmado en sus
convicciones, porque le refiere a los
mandamientos que ha guardado
desde su adolescencia[5]. Sin
embargo, quiere oirlos de la boca de
este nuevo Rabbi que ensefia con
autoridad. Intuye, y no se equivoca,
que puede abrirle horizontes
insospechados. «¢Cudales?»[6],
pregunta. Jesus le recuerda los
deberes que tienen que ver con el
projimo: «No mataras, no cometeras
adulterio, no robaras, no diras falso
testimonio, honra a tu padre y a tu
madre, y amaras al projimo como a ti
mismo»[7]. Son los preceptos -la
llamada segunda tabla- que protegen
«el bien de la persona humana,



imagen de Dios, a través de la tutela
de sus bienes particulares»[8].
Constituyen la primera etapa, la via
hacia la libertad, no la libertad
perfecta, como sefiala san Agustin[9];
dicho de otro modo, son una fase
inicial en el camino del amor, pero
todavia no el amor maduro,
plenamente cumplido.

¢Qué me falta aun?

El joven conoce y vive estas
prescripciones, pero algo en su
interior le pide mas; tiene que haber
-piensa- algo mas que pueda hacer.
Jesus lee en su corazon: «fijo en él su
mirada y quedo prendado de é1»[10].
Y le lanza el desafio de su vida: «Una
cosa te falta: anda, vende todo lo que
tienes y daselo a los pobres, y tendras
un tesoro en el cielo. Luego veny
sigueme»[11]. Jesucristo ha puesto a
aquel hombre frente a su conciencia,
frente a su libertad, frente a su deseo
de ser mejor. No sabemos hasta qué



punto ha entendido los
requerimientos del Maestro, aunque
por su misma pregunta -«;qué me
falta aun?»-, parece como si hubiera
esperado otras “cosas para hacer".
Sus disposiciones son buenas,
aunque quiza aun no habia
entendido la necesidad de
interiorizar el sentido de los
mandamientos del Sefior.

La vida a la que Dios llama no
consiste unicamente en hacer cosas
buenas, sino en «ser buenos»,
virtuosos. Como solia precisar
nuestro Padre[12], no basta con ser
bondadosos, sino buenos, de acuerdo
con el panorama inmenso -«uno sélo
es el bueno»[13]- que Jesus abre ante
nosotros.

La madurez cristiana implica tomar
las riendas de nuestra vida,
preguntarnos de verdad, ante Dios,
qué nos falta aun. Nos impulsa a salir
del comodo refugio de quien es un



cumplidor de la ley para descubrir
que lo que cuenta es seguir a Jesus, a
pesar de los propios errores.
Dejamos entonces que sus
ensefianzas transformen nuestro
modo de pensar y de sentir.
Experimentamos que nuestro
corazon, antes pequefio y encogido,
se dilata con la libertad que Dios ha
puesto en él: «corro por el camino de
tus mandamientos porque has
dilatado mi corazon»[14]

El reto de la formacion moral

El joven no esperaba que “la cosa
que faltaba" fuera precisamente
poner su vida a los pies de Dios y de
los demas, perdiendo su seguridad de
cumplidor Y se marcho triste, como
sucede a todo aquel que prefiere
seguir exclusivamente su propia hoja
de ruta, en vez de dejar que Dios lo
guie y le sorprenda. Dios nos ha
llamado a vivir con su libertad -«<hac
libertate nos Christus liberavit»[15]-



y, en el fondo, nuestro corazén no se
conforma con menos.

Madurar es aprender a vivir de
acuerdo a unos ideales altos. No se
trata simplemente de conocer unos
preceptos o de adquirir una vision
cada vez mas afinada de las
repercusiones de nuestros actos.
Decidirse a ser buenos -santos, en
definitiva- supone identificarse con
Cristo, sabiendo descubrir las
razones del estilo de vida que El nos
propone. Implica, por tanto, conocer
el sentido de las normas morales, que
nos enseflan a qué bienes debemos
aspirar, como debemos de vivir para
alcanzar una existencia plena. Y esto
se alcanza incorporando en nuestro
modo de ser las virtudes cristianas.

Los pilares del caracter

El saber moral no es un discurso
abstracto, ni una técnica. La
formacion de la conciencia requiere
un fortalecimiento del caracter que



se apoya sobre las virtudes como sus
pilares. Estas asientan la
personalidad, la estabilizan, le
trasmiten equilibrio. Nos hacen
capaces de salir de nosotros mismos,
del egocentrismo, y dirigir el foco de
nuestros intereses fuera de nosotros,
hacia Dios y hacia los demas. La
persona virtuosa esta centrada, posee
medida en todo, es recta, integra,
enteriza. En cambio, quien carece de
virtudes a duras penas sera capaz de
emprender proyectos de
envergadura o de dar forma a los
grandes ideales. Su vida estara hecha
de improvisaciones y bandazos, de
modo que no sera fiable, ni siquiera
para si mismo.

Fomentar las virtudes expande
nuestra libertad. Nada tiene que ver
la virtud con el acostumbramiento o
con la rutina. Desde luego, para que
arraigue un habito operativo bueno,
para que cuaje en nuestro modo de
ser y nos lleve a obrar el bien con



mas facilidad, no basta con una sola
accion. La repeticion sucesiva ayuda
a que se estabilicen los habitos: nos
hacemos buenos siendo buenos.
Repetir la resolucion de ponerse a
estudiar a la hora, por ejemplo, hace
que la segunda vez nos cueste menos
que la primera, y la tercera algo
menos que la segunda..., pero hay
que perseverar en la determinacion
de ponerse a estudiar para mantener
el habito de estudio, que de otro
modo se pierde.

La renovacion del espiritu

Las virtudes, humanasy
sobrenaturales, nos orientan hacia el
bien, hacia aquello que colma
nuestras aspiraciones. Nos ayudan a
alcanzar la auténtica felicidad, que
consiste en unirse a Dios: «Esta es la
vida eterna: que te conozcan a Ti, el
unico Dios verdadero, y a Jesucristo,
a quien Tu has enviado»[16]. Otorgan
facilidad para actuar segun los



preceptos morales, que ya no se ven
solo como normas a cumplir, sino
como un camino que conduce a la
perfeccion cristiana, a la
identificacion con Jesucristo segun el
estilo de vida de las
bienaventuranzas, que son como el
retrato de su rostro y «se refieren a
actitudes y disposiciones bdasicas de
la existencia»"” que llevan a la vida
eterna.

Se abre, entonces, un camino de
crecimiento en la vida cristiana,
segun las palabras de san Pablo:
«transformaos con una renovacion
de la mente, para que podais
discernir cudl es la voluntad de Dios,
qué es lo bueno, agradable y
perfecto»[18]. La gracia cambia el
modo en que juzgamos los distintos
eventos, y nos da criterios nuevos
para actuar. Progresivamente,
aprendemos a ajustar nuestro modo
de ver las cosas a la voluntad de Dios,
que se expresa también en la ley



moral, de modo que amamos el bien,
la vida santa, y gustamos «qué es lo
bueno, agradable y perfecto»[19]. Se
alcanza una madurez moral y
afectiva en clave cristiana, que lleva
a apreciar con facilidad qué es lo
auténticamente noble, verdadero,
justo y bello, y a rechazar el pecado,
que ofende la dignidad de los hijos de
Dios.

Este camino lleva a formar, como
decia san Josemaria, un «alma de
criterio»[20]. Pero, ¢cuales son las
caracteristicas de este criterio? En
otro momento, €l mismo afiadia: «el
criterio supone madurez, firmeza de
convicciones, conocimiento
suficiente de la doctrina, delicadeza
de espiritu, educacion de la
voluntad»[21]. jQué gran retrato de
la personalidad cristiana!: una
madurez que nos ayuda a tomar
decisiones con libertad interior y
hacerlas propias, es decir, con la
responsabilidad del que sabe dar



cuenta de ellas; unas convicciones
fuertes y seguras, basadas en un
conocimiento profundo de la
doctrina cristiana que alcanzamos a
traveés de clases o charlas de
formacion, las lecturas, la reflexion vy,
especialmente, del ejemplo de otros,
pues las «verdaderas estrellas de
nuestra vida son las personas que
han sabido vivir rectamente»[22].
Esto se conjuga con la delicadeza de
espiritu, que se traduce en afabilidad
con los demas, y la educacion de la
voluntad, que se resuelve en llevar
una vida virtuosa. Un «alma de
criterio», por lo tanto, sabe
preguntarse en las distintas
circunstancias: ¢qué espera Dios de
mi? Pide luces al Espiritu Santo,
recurre a los principios que ha
asimilado, se aconseja con quien
puede ayudarle, y sabe actuar en
consecuencia.

Fruto del amor



Asi entendido, el comportamiento
moral -que se concreta en vivir los
mandamientos con la fuerza de la
virtud- es fruto del amor, que nos
compromete en la busqueda y
promocion del bien. Un amor asi va
mas alla del sentimiento, que por su
propia naturaleza es fluctuante y
fugaz: no depende de los humores
del momento, de 1o que me apetece, o
de lo que me gustaria en una
determinada circunstancia. Mas
bien, amar y ser amado supone un
darse, que se funda en el atractivo
que originan en el corazon el saberse
querido por Dios y esos grandes
ideales por los que vale la pena
empenar la libertad: «En la entrega
voluntaria, en cada instante de esa
dedicacion, la libertad renueva el
amor, y renovarse es ser
continuamente joven, generoso,
capaz de grandes ideales y de
grandes sacrificios»[23]



La perfeccion cristiana no se limita al
cumplimiento de unas normas, pero
tampoco al desarrollo aislado de
capacidades como el autocontrol o la
eficiencia. Impulsa, mas bien, a la
entrega de la libertad al Sefior, a
responder a su invitacion: «ven 'y
sigueme»[24], con la ayuda de su
gracia. Se trata de vivir segun el
Espiritu[25], movidos por la caridad,
de modo que se desea servir a los
demas, y se comprende que la ley de
Dios es la via privilegiada para
practicar ese amor libremente
elegido. No es cuestion de cumplir
unas reglas, sino de adherirse a
Jesus, de compartir su vida y su
destino, obedeciendo amorosamente
a la voluntad del Padre.

Sin ser perfeccionistas

Este empefio por madurar en
virtudes es extrafio a cualquier afan
narcisista de perfeccion. Luchamos
por amor a nuestro Padre Dios, es en



El en quien tenemos fija la mirada y
no en nosotros mismos. Conviene,
por tanto, desechar la tendencia al
perfeccionismo, que quiza podria
surgir si plantearamos erroneamente
nuestra lucha interior segun unos
criterios de eficacia, la precision, el
rendimiento..., muy en boga en
algunos contextos profesionales,
pero que desdibujan la vida moral
cristiana. La santidad consiste
principalmente en amar a Dios.

De hecho, la madurez lleva a
armonizar el deseo de actuar bien,
con las limitaciones reales que
experimentamos en nosotros mismos
y en los demas. En ocasiones pueden
venir ganas de decir con san Pablo:
«no logro entender lo que hago; pues
lo que quiero no lo hago; y en cambio
lo que detesto lo hago (...) jInfeliz de
mi! ;Quién me librara de este cuerpo
de muerte...?»[26]. Sin embargo, no
perderemos la paz, pues Dios nos
dice, lo mismo que al Apostol: «Te



basta mi gracia»[27]. Nos llenamos
de agradecimiento y esperanza, pues
el Sefior cuenta con nuestras
limitaciones, con tal de que nos
impulsen a convertirnos, a acudir a
su ayuda.

De nuevo aqui, el cristiano encuentra
un asidero en la primera respuesta
de Jesus al joven: «uno solo es el
bueno»[28]. De la bondad de Dios
vivimos sus hijos. F1 nos da la fuerza
para orientar toda nuestra vida hacia
lo que realmente es valioso, de
comprender qué es lo buenoy
amarlo, de disponer de nosotros
mismos con vistas a la misién que El
nos ha encomendado.

J.M. Barrio — R. Valdés

[1] Mc 10, 17.

[2] Mc 10, 18.



[3] SAN JUAN PABLO II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), n. 9. Cfr. Mt
22, 37.

[4] Mt 19, 17.

[5] Cfr. Mc 10, 20.
[6] Mt 19, 18.

[7] Mt 19, 18-19.

[8] SAN JUAN PABLO II, Enc. Veritatis
splendor, n. 13.

[9] Cfr. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (cit. en Veritatis
splendor, n. 13).

[10] Mc 10, 21.

[11] Ibidem.

[12] Cfr. Camino, n. 337.
[13] Mt 19, 17.

[14] Sal 118 (119), 32.



[15] Gal 5, 1
[16] Jn 17, 3.

[17] SAN JUAN PABLO II, Enc.
Veritatis splendor, n. 16.

[18] Rm 12, 2.

[19] Ibidem

[20] Camino, al lector.

[21] Conversaciones, n. 93.

[22] BENEDICTO XVI, Enc. Spe salvi
(30-XI-2007), n. 49.

[23] Amigos de Dios, n. 31.
[24] Mc 10, 21.

[25] Cfr. Ga 5, 16.

[26] Rm 7, 15.24

[27] 2 Cor 12, 9.

[28] Mt 19, 17.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/formar-el-
caracter-en-la-virtud-2/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/formar-el-caracter-en-la-virtud-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/formar-el-caracter-en-la-virtud-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/formar-el-caracter-en-la-virtud-2/

	​Formación de la personalidad (IV): formar el carácter en la virtud

