
opusdei.org

«Intento capturar
momentos en los que
el hombre toca lo
trascendente»

Entrevista a Jumpei, natural de
Nagasaki y sobreviviente de
tercera generación de la bomba
atómica, quien nos habla de su
más reciente película,
“Nagasaki: En la sombra del
destello”. En el marco del 80.º
aniversario del final de la
Segunda Guerra Mundial, la
cinta se proyectará el 31 de
octubre en la Biblioteca de la
Filmoteca Vaticana.



29/10/2025

Jumpei nació en 1984 y fue bautizado
siendo niño con el nombre cristiano
Kolbe. Ingresó en la escuela
secundaria Seido Gakuen en
Nagasaki, donde tuvo su primer
contacto con el Opus Dei.

Como director de cine, realizó su
primera película cuando tenía
alrededor de 27 años y debutó en el
cine comercial hacia los 30. La más
reciente de sus obras es su sexto
largometraje. Hemos hablado con él
sobre cómo se convirtió en cineasta,
con el deseo de que comparta sus
reflexiones en relación con esta
película. Este largometraje se inspira
en los testimonios de las enfermeras
de la Cruz Roja que atendieron a los
supervivientes del bombardeo
atómico en Nagasaki del 9 de agosto
de 1945.



¿Qué lo inspiró a realizar esta
película? ¿Podría contarnos
también cómo influyó en usted su
abuelo?

Mi abuelo no era católico, pero sí 
hibakusha [superviviente del
bombardeo nuclear]. Crecí asistiendo
a la iglesia en Nagasaki, y desde niño
escuché las enseñanzas de Jesús
sobre el amor, como “Ámense los
unos a los otros…”. Siempre quise
vivir así.

Sin embargo, al salir al mundo me
enfrenté a la realidad de una ciudad
marcada por la bomba atómica, en
parte porque crecí en uno de sus
epicentros. Siempre fui consciente de
esa contradicción: la brecha entre el
mensaje de amor y la realidad que
me rodeaba. Creo que esa disonancia
alimenta mi impulso creativo.

Pienso que, independientemente de
si ha escuchado las enseñanzas de
Jesús o no, todo ser humano posee el

https://es.wikipedia.org/wiki/Hibakusha
https://es.wikipedia.org/wiki/Hibakusha


deseo puro de amar y ser amado. Sin
embargo, vivimos en un mundo que
a menudo produce lo contrario. Esa
contradicción es en buena parte mi
motivación para crear y explorar la
condición humana.

Por supuesto, como hibakusha de
tercera generación y como católico,
desde joven quise hacer una película
sobre la bomba atómica en Nagasaki.
Siempre pensé: “Algún día quiero
hacer una película sobre la bomba
atómica”. Finalmente, tuve la
oportunidad hace unos dos años,
cuando tenía 38 o 39 años. Había
pensado que sería más tarde en la
vida, pero la oportunidad llegó antes
de lo esperado.

Sentí presión, pero más allá de eso,
estaba genuinamente feliz de poder
hacerla. En el pasado, en mis
películas he tratado temas cristianos
a mi manera, pero abordarlos tan
directamente —especialmente en el



mercado cinematográfico japonés—
no es fácil. Aun así, con este proyecto
sentí que debía hacerlo. Me alegró
mucho poder hacer que un personaje
católico fuera uno de los
protagonistas principales.

Mirando su trayectoria, llama la
atención que estudió arquitectura
en la Universidad de Tokio y luego
cambió de rumbo para convertirse
en director de cine. ¿Soñó con ser
director desde niño?

No, en absoluto. Ingresé a la facultad
de arquitectura en la Universidad de
Tokio, pero al principio en realidad
quería ser comediante. Mi primer
objetivo era convertirme en
comediante de stand-up. Mientras
estaba en la universidad, incluso
asistí a la escuela de comedia
Yoshimoto. Pero no resultó bien.

Si eso hubiera funcionado, no estaría
aquí hoy. En la Universidad de Tokio
tenemos un sistema llamado shinfuri,



en el que eliges tu especialidad antes
del tercer año. Quería hacer algo
creativo, así que elegí arquitectura.
Me gustó, pero yo quería realizar mi
sueño, así que alrededor del cuarto
año ingresé ena la escuela
Yoshimoto. Lo dejé después de
aproximadamente un año y luego
continué con estudios de posgrado.

En ese momento, la guerra en
Afganistán estaba en curso, y un
amigo mío —hoy periodista en Asahi
Shimbun— me propuso dirigir una
película independiente con un fuerte
mensaje social. Me uní a una ONG y
me hice responsable del lado
creativo; esa fue mi primera
experiencia dirigiendo una película.

Se proyectó en la ceremonia de
mayoría de edad (成人式, Seijin-shiki)
del distrito Suginami. Fue entonces
cuando me di cuenta: tal vez tengo
más aptitudes para dirigir películas



que para la comedia. Ese fue el
comienzo de mi camino en el cine.

Ha mencionado que sus películas
siempre están conectadas con su
fe. ¿Diría que, aunque el
catolicismo no se presente
explícitamente, sus filmes están
profundamente ligados a sus
creencias personales?

No sé hasta qué punto mi fe se refleja
en mis películas, pero como vivo una
vida de fe, naturalmente llevo mis
luchas, dudas, miserias internas, y
también mi alegría, al trabajo
creativo. Al hacer una película, no
puedo dejar de reflejar mi propia
vida y mis valores.

Si no vinculo a mis personajes y
temas con algo personal, no me
siento capaz de hacer una película
significativa y no puedo crear de
manera auténtica.



Para mí, mi relación con Dios es la
cosa más importante de mi vida. Así
que si una película no incluye ese
elemento, pierdo motivación. La
mayoría de mis personajes no son
personas de fe, pero, sean o no
creyentes, intento capturar
momentos en los que tocan algo
trascendente. En este sentido, creo
que mi vida espiritual se refleja
claramente en mis películas.

¿Cómo maneja la financiación de
sus películas? Sobre todo si desea
hacer una gran producción, los
obstáculos financieros pueden ser
importantes.

Intento involucrarme en la
recaudación de fondos cuando hago
una película, pero no es fácil.
Encontrar formas de obtener dinero
es un desafío constante.

Dicho esto, no tengo intención de
hacer películas sobre temas que no
me conmuevan solo para conseguir



financiación. No quiero sacrificar o
ignorar lo que realmente deseo
expresar solo por el éxito o por el
beneficio comercial.

En los últimos años, ha habido un
notable alejamiento de la lectura,
con personas cada vez más
inclinadas al contenido visual.
Incluso vemos videos a doble o
triple velocidad en lugar de
tomarnos el tiempo de
disfrutarlos. Este cambio también
impacta en el cine.

Parece que eso se está convirtiendo
en la norma. Creo que muchas
personas se satisfacen con
contenidos breves, cosas que se
pueden consumir en 10 o 15 minutos
durante un viaje en tren, por
ejemplo. Los jóvenes hoy tienden a
preferir la sobrecarga de
información, y eso plantea desafíos
reales para el cine.



Aun así, creo que debo mantenerme
fiel a mi propia manera de hacer
cine: mi estilo y enfoque,
independientemente de las
tendencias generales.

¿Ya tiene un plan para su próxima
película?

Sí, definitivamente. Tengo varios
proyectos en marcha. El que siento
más urgente en este momento trata
sobre el tema del aborto. Algunos
aspectos ya están tomando forma,
pero la financiación aún no se ha
concretado.

Le deseamos que esta película de
ahora tenga éxito.

Gracias. Si tiene éxito, será mucho
más fácil conseguir financiación para
la siguiente.

El mensaje central de san
Josemaría es la santificación del
trabajo ¿Cómo ha influido esta



idea en su labor como director de
cine?

Trato de tomar mis experiencias —
mis luchas internas, dudas,
descubrimientos, proyectos—y
volcarlas en el proceso creativo del
cine. Intento, en lo posible, poner
todo mi ser en el trabajo.

Al final, a menudo siento que no soy
yo quien impulsa la película, sino
que la película me impulsa a mí. Esa
es la relación que tengo con mi obra;
y, a través de ella, espero ofrecer
tanto la película como mi vida a Dios.

Por supuesto, todavía soy un
principiante en todo esto, pero
intento seguir con ese espíritu cada
día.

Fujie fue una estudiante de enfermería
que participó en las labores de
socorro en Nagasaki y cuya historia
inspiró la película.



La realización cinematográfica no
es un trabajo en solitario. Es un
proceso colaborativo con muchos
profesionales diferentes. En ese
contexto, ¿cómo aborda su rol
como testigo de fe?

Cuando trabajas sobre temas de la
religión católica, a menudo el equipo
no sabe casi nada sobre la fe.

En esta película hay escenas
ambientadas en iglesias, y tuve que
explicar la presencia de Cristo en la
Eucaristía en el Sagrario. La mayoría
del personal no tenía ni idea al
respecto. Hay desafíos, pero mientras
responda sinceramente como
director, la información se transmite
como algo interesante y valioso para
ellos.

Actualmente estoy en la promoción
de la película, así que en las
entrevistas hablo sobre mi fe.



Muchos lo reciben con interés
genuino e incluso hacen preguntas
más profundas. Espero que estas
ocasiones puedan ser como
pequeños actos de apostolado.

Lo mismo ocurre con los actores. A
los que interpretan personajes
creyentes les di un rosario y les dije
que tenían que ir a Misa para
entender algo más. Les dije: “Si
nunca han ido a Misa, no podrán
interpretar este papel de manera
auténtica. Por favor, vayan”. En
Tokio, la iglesia de San Ignacio en
Yotsuya es la más accesible, así que
me aseguré de que supieran cómo
llegar.

Por último, ¿podría compartir
unas palabras sobre el tema
musical, Kusunoki?

Kusunoki es una canción inspirada
en el árbol de alcanfor bombardeado
en el Santuario Sanno. Está escrita
desde la perspectiva de ese árbol



sobreviviente. Me encantó desde la
primera vez que la oí.

Cuando le pedí al compositor,
Masaharu Fukuyama, permiso para
usarla en la película, me sugirió algo
inesperado: propuso que, en vez de
cantarla él, la interpretaran los tres
personajes principales. Y eso
hicimos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/entrevista-
jumpei-matsumoto-cine-japon-

nagasaki-bomba-atomica/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/entrevista-jumpei-matsumoto-cine-japon-nagasaki-bomba-atomica/
https://opusdei.org/es-ar/article/entrevista-jumpei-matsumoto-cine-japon-nagasaki-bomba-atomica/
https://opusdei.org/es-ar/article/entrevista-jumpei-matsumoto-cine-japon-nagasaki-bomba-atomica/
https://opusdei.org/es-ar/article/entrevista-jumpei-matsumoto-cine-japon-nagasaki-bomba-atomica/

	«Intento capturar momentos en los que el hombre toca lo trascendente»

