
opusdei.org

El gran desconocido

Este jueves ha comenzado el
Decenario al Espíritu Santo que
concluye con la fiesta de
Pentecostés. San Josemaría
dedicó esta homilía al Espíritu
Santo.

05/05/2016

Los Hechos de los Apóstoles, al
narrarnos los acontecimientos de
aquel día de Pentecostés en el que el
Espíritu Santo descendió en forma de
lenguas de fuego sobre los discípulos
de Nuestro Señor, nos hacen asistir a
la gran manifestación del poder de



Dios, con el que la Iglesia inició su
camino entre las naciones. La
victoria que Cristo –con su
obediencia, con su inmolación en la
Cruz y con su Resurrección– había
obtenido sobre la muerte y sobre el
pecado, se reveló entonces en toda su
divina claridad.

Los discípulos, que ya eran testigos
de la gloria del Resucitado,
experimentaron en sí la fuerza del
Espíritu Santo: sus inteligencias y sus
corazones se abrieron a una luz
nueva. Habían seguido a Cristo y
acogido con fe sus enseñanzas, pero
no acertaban siempre a penetrar del
todo su sentido: era necesario que
llegara el Espíritu de verdad, que les
hiciera comprender todas las cosas
(Cfr. Ioh XVI, 12–13.). Sabían que sólo
en Jesús podían encontrar palabras
de vida eterna, y estaban dispuestos
a seguirle y a dar la vida por El, pero
eran débiles y, cuando llegó la hora
de la prueba, huyeron, lo dejaron



solo. El día de Pentecostés todo eso
ha pasado: el Espíritu Santo, que es
espíritu de fortaleza, los ha hecho
firmes, seguros, audaces. La palabra
de los Apóstoles resuena recia y
vibrante por las calles y plazas de
Jerusalén.

Los hombres y las mujeres que,
venidos de las más diversas regiones,
pueblan en aquellos días la ciudad,
escuchan asombrados. Partos, medos
y elamitas, los moradores de
Mesopotamia, de Judea y de
Capadocia, del Ponto y del Asia, los de
Frigia, de Pamfilia y de Egipto, los de
Libia, confinante con Cirene, y los que
han venido de Roma, tanto judíos
como prosélitos, los cretenses y los
árabes, oímos hablar las maravillas
de Dios en nuestras propias lenguas
(Act II, 9–11.). Estos prodigios, que se
obran ante sus ojos, les llevan a
prestar atención a la predicación
apostólica. El mismo Espíritu Santo,
que actuaba en los discípulos del



Señor, tocó también sus corazones y
los condujo hacia la fe.

Nos cuenta San Lucas que, después
de haber hablado San Pedro
proclamando la Resurrección de
Cristo, muchos de los que le
rodeaban se acercaron preguntando: 
¿qué es lo que debemos hacer,
hermanos? El Apóstol les respondió: 
Haced penitencia, y sea bautizado
cada uno de vosotros en nombre de
Jesucristo para remisión de vuestros
pecados, y recibiréis el don del
Espíritu Santo. Aquel día se
incorporaron a la Iglesia, termina
diciéndonos el texto sagrado, cerca
de tres mil personas (Cfr. Act II, 37–
41.).

La venida solemne del Espíritu en el
día de Pentecostés no fue un suceso
aislado. Apenas hay una página de
los Hechos de los Apóstoles en la que
no se nos hable de El y de la acción
por la que guía, dirige y anima la



vida y las obras de la primitiva
comunidad cristiana: El es quien
inspira la predicación de San Pedro
(Cfr. Act IV, 8.), quien confirma en su
fe a los discípulos (Cfr. Act IV,
31.)quien sella con su presencia la
llamada dirigida a los gentiles (Cfr.
Act X, 44–47.), quien envía a Saulo y a
Bernabé hacia tierras lejanas para
abrir nuevos caminos a la enseñanza
de Jesús (Cfr. Act XIII, 2–4.). En una
palabra, su presencia y su actuación
lo dominan todo.

Actualidad de la Pentecostés

Esa realidad profunda que nos da a
conocer el texto de la Escritura Santa,
no es un recuerdo del pasado, una
edad de oro de la Iglesia que quedó
atrás en la historia. Es, por encima de
las miserias y de los pecados de cada
uno de nosotros, la realidad también
de la Iglesia de hoy y de la Iglesia de
todos los tiempos. Yo rogaré al Padre
–anunció el Señor a sus discípulos– y



os dará otro Consolador para que esté
con vosotros eternamente (Ioh XIV,
16.). Jesús ha mantenido sus
promesas: ha resucitado, ha subido a
los cielos y, en unión con el Eterno
Padre, nos envía el Espíritu Santo
para que nos santifique y nos dé la
vida.

La fuerza y el poder de Dios
iluminan la faz de la tierra. El
Espíritu Santo continúa asistiendo a
la Iglesia de Cristo, para que sea –
siempre y en todo– signo levantado
ante las naciones, que anuncia a la
humanidad la benevolencia y el
amor de Dios (Cfr. Is XI, 12.). Por
grandes que sean nuestras
limitaciones, los hombres podemos
mirar con confianza a los cielos y
sentirnos llenos de alegría: Dios nos
ama y nos libra de nuestros pecados.
La presencia y la acción del Espíritu
Santo en la Iglesia son la prenda y la
anticipación de la felicidad eterna, de



esa alegría y de esa paz que Dios nos
depara.

También nosotros, como aquellos
primeros que se acercaron a San
Pedro en el día de Pentecostés,
hemos sido bautizados. En el
bautismo, Nuestro Padre Dios ha
tomado posesión de nuestras vidas,
nos ha incorporado a la de Cristo y
nos ha enviado el Espíritu Santo. El
Señor, nos dice la Escritura Santa,
nos ha salvado haciéndonos renacer
por el bautismo, renovándonos por el
Espíritu Santo, que El derramó
copiosamente sobre nosotros por
Jesucristo Salvador nuestro, para que,
justificados por la gracia, vengamos a
ser herederos de la vida eterna
conforme a la esperanza que
tenemos(Tit III, 5–7.).

La experiencia de nuestra debilidad
y de nuestros fallos, la desedificación
que puede producir el espectáculo
doloroso de la pequeñez o incluso de



la mezquindad de algunos que se
llaman cristianos, el aparente fracaso
o la desorientación de algunas
empresas apostólicas, todo eso –el
comprobar la realidad del pecado y
de las limitaciones humanas– puede
sin embargo constituir una prueba
para nuestra fe, y hacer que se
insinúen la tentación y la duda:
¿dónde están la fuerza y el poder de
Dios? Es el momento de reaccionar,
de practicar de manera más pura y
más recia nuestra esperanza y, por
tanto, de procurar que sea más firme
nuestra fidelidad.

Permitidme narrar un suceso de mi
vida personal, ocurrido hace ya
muchos años. Un día un amigo de
buen corazón, pero que no tenía fe,
me dijo, mientras señalaba un
mapamundi: mire, de norte a sur, y de
este o oeste. ¿Qué quieres que mire?,
le pregunté. Su respuesta fue: el
fracaso de Cristo. Tantos siglos,
procurando meter en la vida de los



hombres su doctrina, y vea los
resultados. Me llené, en un primer
momento, de tristeza: es un gran
dolor, en efecto, considerar que son
muchos los que aún no conocen al
Señor y que, entre los que le
conocen, son muchos también los
que viven como si no lo conocieran.

Pero esa sensación duró sólo un
instante, para dejar paso al amor y al
agradecimiento, porque Jesús ha
querido hacer a cada hombre
cooperador libre de su obra
redentora. No ha fracasado: su
doctrina y su vida están fecundando
continuamente el mundo. La
redención, por El realizada, es
suficiente y sobreabundante.

Dios no quiere esclavos, sino hijos, y
respeta nuestra libertad. La
salvación continúa y nosotros
participamos en ella: es voluntad de
Cristo que –según las palabras
fuertes de San Pablo– cumplamos en



nuestra carne, en nuestra vida,
aquello que falta a su pasión, pro
Corpore eius, quod est Ecclesia, en
beneficio de su cuerpo, que es la
Iglesia (Cfr. Col I, 24.).

Vale la pena jugarse la vida,
entregarse por entero, para
corresponder al amor y a la
confianza que Dios deposita en
nosotros. Vale la pena, ante todo, que
nos decidamos a tomar en serio
nuestra fe cristiana. Al recitar el
Credo, profesamos creer en Dios
Padre todopoderoso, en su Hijo
Jesucristo que murió y fue
resucitado, en el Espíritu Santo,
Señor y dador de vida. Confesamos
que la Iglesia, una santa, católica y
apostólica, es el cuerpo de Cristo,
animado por el Espíritu Santo. Nos
alegramos ante la remisión de los
pecados, y ante la esperanza de la
resurrección futura. Pero, esas
verdades ¿penetran hasta lo hondo
del corazón o se quedan quizá en los



labios? El mensaje divino de victoria,
de alegría y de paz de la Pentecostés
debe ser el fundamento
inquebrantable en el modo de
pensar, de reaccionar y de vivir de
todo cristiano.

Tratar al Espíritu Santo

Vivir según el Espíritu Santo es vivir
de fe, de esperanza, de caridad; dejar
que Dios tome posesión de nosotros y
cambie de raíz nuestros corazones,
para hacerlos a su medida. Una vida
cristiana madura, honda y recia, es
algo que no se improvisa, porque es
el fruto del crecimiento en nosotros
de la gracia de Dios. En los Hechos de
los Apóstoles, se describe la situación
de la primitiva comunidad cristiana
con una frase breve, pero llena de
sentido: perseveraban todos en las
instrucciones de los Apóstoles, en la
comunicación de la fracción del pan y
en la oración (Act II, 42.).



Fue así como vivieron aquellos
primeros, y como debemos vivir
nosotros: la meditación de la
doctrina de la fe hasta hacerla
propia, el encuentro con Cristo en la
Eucaristía, el diálogo personal –la
oración sin anonimato– cara a cara
con Dios, han de constituir como la
substancia última de nuestra
conducta. Si eso falta, habrá tal vez
reflexión erudita, actividad más o
menos intensa, devociones y
prácticas. Pero no habrá auténtica
existencia cristiana, porque faltará la
compenetración con Cristo, la
participación real y vivida en la obra
divina de la salvación.

Es doctrina que se aplica a cualquier
cristiano, porque todos estamos
igualmente llamados a la santidad.
No hay cristianos de segunda
categoría, obligados a poner en
práctica sólo una versión rebajada
del Evangelio: todos hemos recibido
el mismo Bautismo y, si bien existe



una amplia diversidad de carismas y
de situaciones humanas, uno mismo
es el Espíritu que distribuye los
dones divinos, una misma la fe, una
misma la esperanza, una la caridad
(Cfr. 1 Cor XII, 4–6 y XIII, 1–13.).

Podemos, por tanto, tomar como
dirigida a nosotros la pregunta que
formula el Apóstol: ¿no sabéis que
sois templo de Dios y que el Espíritu
Santo mora en vosotros? (1 Cor III,
16.), y recibirla como una invitación
a un trato más personal y directo con
Dios. Por desgracia el Paráclito es,
para algunos cristianos, el Gran
Desconocido: un nombre que se
pronuncia, pero que no es Alguno –
una de las tres Personas del único
Dios–, con quien se habla y de quien
se vive.

Hace falta –en cambio– que lo
tratemos con asidua sencillez y con
confianza, como nos enseña a
hacerlo la Iglesia a través de la



liturgia. Entonces conoceremos más
a Nuestro Señor y, al mismo tiempo,
nos daremos cuenta más plena del
inmenso don que supone llamarse
cristianos: advertiremos toda la
grandeza y toda la verdad de ese
endiosamiento, de esa participación
en la vida divina, a la que ya antes
me refería.

Porque el Espíritu Santo no es un
artista que dibuja en nosotros la
divina substancia, como si El fuera
ajeno a ella, no es de esa forma como
nos conduce a la semejanza divina;
sino que El mismo, que es Dios y de
Dios procede, se imprime en los
corazones que lo reciben como el sello
sobre la cera y, de esa forma, por la
comunicación de sí y la semejanza,
restablece la naturaleza según la
belleza del modelo divino y restituye
al hombre la imagen de Dios(S. Cirilo
de Alejandría, Thesaurus de sancta et
consubstantiali Trinitate, 34 (PG 75,
609).).



Para concretar, aunque sea de una
manera muy general, un estilo de
vida que nos impulse a tratar al
Espíritu Santo –y, con El, al Padre y al
Hijo– y a tener familiaridad con el
Paráclito, podemos fijarnos en tres
realidades fundamentales: docilidad
–repito–, vida de oración, unión con
la Cruz.

Docilidad, en primer lugar, porque el
Espíritu Santo es quien, con sus
inspiraciones, va dando tono
sobrenatural a nuestros
pensamientos, deseos y obras. El es
quien nos empuja a adherirnos a la
doctrina de Cristo y a asimilarla con
profundidad, quien nos da luz para
tomar conciencia de nuestra
vocación personal y fuerza para
realizar todo lo que Dios espera. Si
somos dóciles al Espíritu Santo, la
imagen de Cristo se irá formando
cada vez más en nosotros e iremos
así acercándonos cada día más a Dios
Padre. Los que son llevados por el



Espíritu de Dios, esos son hijos de
Dios(Rom VIII, 14.).

Si nos dejamos guiar por ese
principio de vida presente en
nosotros, que es el Espíritu Santo,
nuestra vitalidad espiritual irá
creciendo y nos abandonaremos en
las manos de nuestro Padre Dios, con
la misma espontaneidad y confianza
con que un niño se arroja en los
brazos de su padre. Si no os hacéis
semejantes a los niños, no entraréis en
el reino de los cielos, ha dicho el
Señor (Mt XVIII, 3.). Viejo camino
interior de infancia, siempre actual,
que no es blandenguería, ni falta de
sazón humana: es madurez
sobrenatural, que nos hace
profundizar en las maravillas del
amor divino, reconocer nuestra
pequeñez e identificar plenamente
nuestra voluntad con la de Dios.

Vida de oración, en segundo lugar,
porque la entrega, la obediencia, la



mansedumbre del cristiano nacen
del amor y al amor se encaminan. Y
el amor lleva al trato, a la
conversación, a la amistad. La vida
cristiana requiere un diálogo
constante con Dios Uno y Trino, y es
a esa intimidad a donde nos conduce
el Espíritu Santo. ¿Quién sabe las
cosas del hombre, sino solamente el
espíritu del hombre, que está dentro
de él? Así las cosas de Dios nadie las
ha conocido sino el Espíritu de Dios (1
Cor II, 11.). Si tenemos relación
asidua con el Espíritu Santo, nos
haremos también nosotros
espirituales, nos sentiremos
hermanos de Cristo e hijos de Dios, a
quien no dudaremos en invocar
como a Padre que es nuestro (Cfr. Gal
IV, 6; Rom VIII, 15.).

Acostumbrémos a frecuentar al
Espíritu Santo, que es quien nos ha
de santificar: a confiar en El, a pedir
su ayuda, a sentirlo cerca de
nosotros. Así se irá agrandando



nuestro pobre corazón, tendremos
más ansias de amar a Dios y, por El, a
todas las criaturas. Y se reproducirá
en nuestras vidas esa visión final del
Apocalipsis: el espíritu y la esposa, el
Espíritu Santo y la Iglesia –y cada
cristiano– que se dirigen a Jesús, a
Cristo, y le piden que venga, que esté
con nosotros para siempre (Cfr. Apoc
XXII, 17.).

Unión con la Cruz, finalmente,
porque en la vida de Cristo el
Calvario precedió a la Resurrección y
a la Pentecostés, y ese mismo proceso
debe reproducirse en la vida de cada
cristiano: somos –nos dice San Pablo–
coherederos con Jesucristo, con tal
que padezcamos con El, a fin de que
seamos con El glorificados (Rom VIII,
17.). El Espíritu Santo es fruto de la
cruz, de la entrega total a Dios, de
buscar exclusivamente su gloria y de
renunciar por entero a nosotros
mismos.



Sólo cuando el hombre, siendo fiel a
la gracia, se decide a colocar en el
centro de su alma la Cruz, negándose
a sí mismo por amor a Dios, estando
realmente desprendido del egoísmo y
de toda falsa seguridad humana, es
decir, cuando vive verdaderamente
de fe, es entonces y sólo entonces
cuando recibe con plenitud el gran
fuego, la gran luz, la gran
consolación del Espíritu Santo.

Es entonces también cuando vienen
al alma esa paz y esa libertad que
Cristo nos ha ganado (Cfr. Gal IV, 31.),
que se nos comunican con la gracia
del Espíritu Santo. Los frutos del
Espíritu son caridad, gozo, paz,
paciencia, benignidad, bondad,
longanimidad, mansedumbre, fe,
modestia, continencia, castidad (Gal V,
22–23.): y donde está el Espíritu del
Señor, allí hay libertad (2 Cor III, 17.).

En medio de las limitaciones
inseparables de nuestra situación



presente, porque el pecado habita
todavía de algún modo en nosotros,
el cristiano percibe con claridad
nueva toda la riqueza de su filiación
divina, cuando se reconoce
plenamente libre porque trabaja en
las cosas de su Padre, cuando su
alegría se hace constante porque
nada es capaz de destruir su
esperanza.

Es en esa hora, además y al mismo
tiempo, cuando es capaz de admirar
todas las bellezas y maravillas de la
tierra, de apreciar toda la riqueza y
toda la bondad, de amar con toda la
entereza y toda la pureza para las
que está hecho el corazón humano.
Cuando el dolor ante el pecado no
degenera nunca en un gesto amargo,
desesperado o altanero, porque la
compunción y el conocimiento de la
humana flaqueza le encaminan a
identificarse de nuevo con las ansias
redentoras de Cristo, y a sentir más
hondamente la solidaridad con todos



los hombres. Cuando, en fin, el
cristiano experimenta en sí con
seguridad la fuerza del Espíritu
Santo, de manera que las propias
caídas no le abaten: porque son una
invitación a recomenzar, y a
continuar siendo testigo fiel de Cristo
en todas las encrucijadas de la tierra,
a pesar de las miserias personales,
que en estos casos suelen ser faltas
leves, que enturbian apenas el alma;
y, aunque fuesen graves, acudiendo
al Sacramento de la Penitencia con
compunción, se vuelve a la paz de
Dios y a ser de nuevo un buen testigo
de sus misericordias.

Tal es, en un resumen breve, que
apenas consigue traducir en pobres
palabras humanas, la riqueza de la
fe, la vida del cristiano, si se deja
guiar por el Espíritu Santo. No
puedo, por eso, terminar de otra
manera que haciendo mía la
petición, que se contiene en uno de
los cantos litúrgicos de la fiesta de



Pentecostés, que es como un eco de la
oración incesante de la Iglesia
entera: Ven, Espíritu Creador, visita
las inteligencias de los tuyos, llena de
gracia celeste los corazones que tú
has creado. En tu escuela haz que
sepamos del Padre, haznos conocer
también al Hijo, haz en fin que
creamos eternamente en Ti, Espíritu
que procedes de uno del otro (Del
himno Veni Creator Spiritus, del
oficio del día de Pentecostés.).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/el-gran-
desconocido-2/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/el-gran-desconocido-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/el-gran-desconocido-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/el-gran-desconocido-2/

	El gran desconocido

