
opusdei.org

La luz de la fe (VIII):
el camino de la
liberación: del
pecado a la gracia

Si el pecado entró en la
humanidad por un ejercicio
equivocado de la libertad, el
«hágase en mí según tu
palabra» (Lc 1,38) que
pronunció María abrió una
nueva etapa en la Historia: el
Hijo de Dios bajó a la tierra
para entregar su vida en un
acto supremo de libertad, por
estar originado en el Amor.



30/06/2018

Después de que Adán y Eva comieran
del fruto del árbol prohibido, el
Señor «echó al hombre, y a oriente
del jardín de Edén colocó a los
querubines y una espada llameante
que brillaba, para cerrar el camino
del árbol de la vida» (Gn 3,24).
Comenzaba así el drama de la
historia humana: el hombre y la
mujer caminarían como exiliados de
su verdadera patria, que se
caracterizaba por la comunión con
Dios. Lo expresa maravillosamente
Dante al comienzo de su Divina
comedia: «A mitad del camino de la
vida, / en una selva oscura me
encontraba / porque mi ruta había
extraviado»[1]. Sin embargo, este
andar no es una noche sin luz; el
Señor también anunció una
esperanza: «Pondré enemistad entre
ti y la mujer, entre tu linaje y el suyo;



él te herirá en la cabeza, mientras tú
le herirás en el talón» (Gn 3,15). La
venida de Cristo marcaría el paso del
pecado a la vida de la gracia.

La “culpa” original

Es el conocimiento de Dios lo que
hace nacer el sentido de pecado, y no
a la inversa. No alcanzaremos a
comprender el pecado original y sus
consecuencias mientras no
percibamos, en primer lugar, la
Bondad de Dios al crear al hombre,
así como la grandeza de su destino.
El Catecismo de la Iglesia Católica
afirma: «El primer hombre no fue
solamente creado bueno, sino
también constituido en la amistad
con su creador y en armonía consigo
mismo y con la creación en torno a
él; amistad y armonía tales que no
serán superadas más que por la
gloria de la nueva creación en
Cristo»[2].



El pecado de Adán y Eva introdujo
una ruptura fundamental en la
unidad interna del hombre. La
sujeción de la voluntad humana a la
Voluntad divina, que era como la
piedra clave del arco de las
facultades corpóreas y espirituales
de la naturaleza humana, quedó rota
por la desobediencia a Dios y, al
quitar la clave, todo el arco se
desmoronó. Como consecuencia, «la
armonía en la que se encontraban,
establecida gracias a la justicia
original, queda destruida; el dominio
de las facultades espirituales del
alma sobre el cuerpo se quiebra (cf. 
Gn 3,7)»[3].

A este primer pecado, se le llama
pecado original, y se transmite, junto
con la naturaleza humana, de padres
a hijos, con la única excepción, por
especial privilegio de Dios, de la
Santísima Virgen María. «Por la
desobediencia de un solo hombre,
todos fueron constituidos



pecadores» (Rom 5,19), dice San
Pablo. Ciertamente, esta realidad es
difícil de comprender, incluso un
poco escandalosa para la conciencia
actual: «Si yo no hice nada, ¿por qué
voy a cargar con este pecado?».

El Catecismo de la Iglesia Católica
afronta este tema: «es un pecado que
será transmitido por propagación a
toda la humanidad, es decir, por la
transmisión de una naturaleza
humana privada de la santidad y de
la justicia originales. Por eso, el
pecado original es llamado "pecado"
de manera análoga[4]: es un pecado
"contraído", "no cometido", un estado
y no un acto»[5]. Reflexionando
sobre este tema, Ronald Knox
escribió que «se ahorraría
muchísimo trabajo si llegásemos
todos al acuerdo de llamar culpa
original al pecado original. Porque el
pecado, según la mentalidad del
hombre corriente, es algo que él
mismo comete, mientras que la culpa



es algo que le puede corresponder
sin falta alguna por su parte»[6].

Y esto es lo que sucede con el pecado
original: nuestros primeros padres
pecaron y, al hacerlo, perdieron la
santidad y justicia originales que
Dios les había otorgado, y su
naturaleza quedó «herida en sus
propias fuerzas naturales, sometida a
la ignorancia, al sufrimiento y al
imperio de la muerte e inclinada al
pecado»[7]. Y como nadie puede
dejar en herencia lo que ya no posee,
Adán y Eva no pudieron dejarnos lo
que habían perdido: ese estado de
santidad y justicia originales, y la
naturaleza íntegra. Nos
transmitieron su naturaleza, tal y
como quedó en ese momento: herida
por el pecado. Por eso pudo escribir
san Agustín: «de ellos no nacería otra
cosa que lo que ellos fueran. La
enormidad de la culpa y la
condenación consiguiente corrompió
la naturaleza, y lo que en los



primeros pecadores precedió como
penal, en los descendientes vino a ser
natural»[8].

Así pues, el pecado original es la
causa del estado en que nos
encontramos por la mala herencia
recibida y, como afirma el Catecismo,
«no tiene, en ningún descendiente de
Adán, un carácter de falta
personal»[9]. Pero todos venimos al
mundo afectados por sus
consecuencias: cierta ignorancia en
la inteligencia, una vida marcada por
el sufrimiento, sometidos al imperio
de la muerte, la voluntad inclinada al
pecado y las pasiones desordenadas.
Cualquier persona tiene la
experiencia de esa disgregación, de
esa incoherencia, de esa debilidad
interna. ¡Cuántas veces nos
proponemos algo que luego no
hacemos!: llevar un régimen de
comidas necesario para la salud,
dedicar diariamente un tiempo a
aprender un idioma, tratar con más



dulzura a los hijos, no enfadarse con
los padres o el cónyuge, no quejarse
del trabajo, ayudar a un pobre o a un
enfermo, acompañar con
generosidad a los más vulnerables,
hablar bien de los demás y alegrarse
con sus éxitos, mirar con limpieza de
corazón el mundo y a las personas…
Por no hablar de las veces que
hacemos precisamente lo que no
queremos: dejarnos llevar por un
arranque de ira injustificada,
sucumbir a la pereza en vez de servir
con amor, disculparnos con una
mentira para no quedar mal, ceder a
la curiosidad en internet…

Se experimenta también la tiranía
del deseo que, buscando vehemente
un bien aparente, particular y
limitado (un placer, un privilegio, el
poder, la fama, el dinero, etc.),
arrastra en su dirección una
voluntad debilitada, y la desvía del
bien íntegro y verdadero de la
persona (la felicidad, la vida con



Dios) que debería perseguir. Del
mismo modo la inteligencia, luz para
señalar ese fin verdadero, está
oscurecida y corre el riesgo de
transformarse en un simple
instrumento para conseguir lo que
una voluntad esclavizada por el
deseo ya ha decidido buscar.

Pero no todo está maldito en el
hombre, ni mucho menos. La
naturaleza humana no está
totalmente corrompida, conserva su
bondad esencial. Venimos al mundo
con las “semillas” de todas las
virtudes, llamadas a desarrollarse
con la ayuda de los demás, el
ejercicio de nuestra libertad y la
gracia de Dios. En realidad, la virtud
corresponde más a lo que
verdaderamente somos que el
pecado, pues este último es siempre
un acto contra la naturaleza, un
«acto suicida»[10]. Benedicto XVI lo
expresaba así: «Se dice: ha mentido,
es humano. Ha robado, es humano.



Pero esto no es realmente humano.
Humano es ser generoso. Humano es
ser bueno. Humano es ser un
hombre de justicia»[11].

De la esclavitud a la liberación

En la raíz de todo pecado se halla la
duda sobre Dios, la sospecha de que
quizá no quiera o pueda hacernos
felices: «¿Es tan bueno como dice
ser? ¿No nos estará engañando?»
«¿Con que Dios os ha dicho que no
comáis de ningún árbol del
jardín?» (Gn 3,2), dice la serpiente a
Eva. Y cuando ella contesta que no es
así, que solo del árbol que está en
medio del jardín tienen prohibido
comer para no morir, la serpiente
siembra el veneno de la desconfianza
en su corazón: «No, no moriréis; es
que Dios sabe que el día en que
comáis de él, se os abrirán los ojos, y
seréis como Dios en el conocimiento
del bien y el mal» (Gn 3,4-5). En
realidad, tras esta falsa promesa de



libertad infinita, de autonomía
absoluta de la voluntad (imposibles
para una criatura), se esconde una
gran mentira. Porque al intentar
arreglárnoslas por nuestra cuenta,
sin apoyarnos en Dios, aparece el
cortejo del mal que nos esclaviza y
encadena, porque nos impide ser
felices con Dios.

El pecado puede aparecer porque
somos libres, vive de esa libertad,
pero acaba matándola. Promete
mucho y no da más que dolor. Es un
engaño que nos convierte en
«esclavos del pecado» (Rom 6,17). Por
eso: «el mal no es una criatura, sino
algo parecido a una planta parásita.
Vive de lo que arrebata a otros y al
final se mata a sí mismo igual que lo
hace la planta parásita cuando se
apodera de su hospedante y lo
mata»[12].

Si el pecado entró en la humanidad
por un ejercicio equivocado de la



libertad, el remedio a este y el inicio
de una vida nueva también entró por
la decisión libre. El «hágase en mí
según tu palabra» (Lc 1, 38) que
pronunció Nuestra Señora de una
manera plenamente libre abre una
nueva etapa en la historia, la
plenitud de los tiempos. Así, el Hijo
de Dios bajó a la tierra para entregar
su vida en un acto supremo de
libertad, por estar originado en el
amor: «Padre mío, si es posible, que
pase de mí este cáliz. Pero no se haga
como yo quiero, sino como quieres
tú» (Mt 26,39). Y ahora nos eleva,
para que podamos responder porque
me da la gana a su invitación de vivir
la «libertad gloriosa de los hijos de
Dios» (Rom 8,21).

Es precisamente con nuestra libertad
de hijos de Dios como podemos
volver a dejarnos mirar y curar por
el Señor, acudiendo con humildad a
Él, que nos renueva interiormente
con su gracia. Aprendemos así que



«la voluntad de Dios no es para el
hombre una ley impuesta desde
fuera, que lo obliga, sino la medida
intrínseca de su naturaleza, una
medida que está inscrita en él y lo
hace imagen de Dios, y así criatura
libre»[13]. En realidad, Dios es el
garante de nuestra libertad. Es libre
quien se deja amar por Dios, quien
no desconfía de Él, quien cree en
su Amor. Con la fe desaparecen los
límites que nos imponen la duda,
la mentira, la ceguera y el
sinsentido. Con la esperanza se
derrumban el miedo, el desánimo,
la inquietud, la culpabilidad que
nos atenazan. Con la caridad
dejamos atrás el egoísmo, la
avaricia, el repliegue sobre uno
mismo, las frustraciones y
amarguras que reducen la medida
de nuestra vida.

La gracia de Dios



San Juan Pablo II escribió en su
último libro que «la Redención es el
límite divino impuesto al mal por la
simple razón de que en ella el mal es
vencido radicalmente por el bien, el
odio por el amor, la muerte por la
Resurrección»[14]. La respuesta de
Dios a nuestros pecados es la
Encarnación y Redención de Nuestro
Señor Jesucristo. «Jesucristo fue
entregado por nuestros
pecados» (Rom 4, 25), afirma san
Pablo. Él nos reconcilia con Dios, nos
libera de la esclavitud del pecado, y
nos concede el don de la gracia: «un
don gratuito de Dios, por el que nos
hace partícipes de su vida trinitaria y
capaces de obrar por amor a Él»[15].
No deberíamos acostumbrarnos a
esta realidad: la gracia es un don
inmerecido, una participación en la
vida divina, nos introduce en la
intimidad amorosa de Dios, y nos
hace capaces de obrar de un modo
nuevo: como hijos de Dios.



La gracia es mucho más abundante
que el pecado: «donde abundó el
pecado, sobreabundó la gracia» (Rom
5,20). Y mucho más fuerte. En una
famosa novela, la protagonista acude
al confesonario y, una vez allí,
manifiesta su pecado calificándolo
como gravísimo. La respuesta que
escucha del confesor es esta: «No,
hija mía –decía tranquilamente y casi
con frialdad–, usted no ha ofendido a
Dios más gravemente que una
infinidad de hombres: ¡sea usted
humilde incluso en la confesión de su
pecado! Grande, en su vida, sólo ha
sido la Gracia; sólo la Gracia es
siempre grande. El pecado en sí, su
propio pecado, es pequeño y
corriente»[16]. Por eso san Josemaría
podía afirmar: «Nuestro Padre del
Cielo perdona cualquier ofensa,
cuando el hijo vuelve de nuevo a Él,
cuando se arrepiente y pide perdón.
Nuestro Señor es tan Padre, que
previene nuestros deseos de ser
perdonados, y se adelanta,



abriéndonos los brazos con su
gracia»[17]. Una gracia que se nos
concede abundantemente en la
oración y los sacramentos. Y que se
recupera, si se ha perdido por el
pecado grave, en el sacramento de la
Penitencia[18].

Uno de los himnos de la Liturgia de
las Horas reza así: «Restaña, Señor,
con el rocío de tu gracia, las heridas
de nuestra alma enferma, para que,
sofocando los malos deseos, deplore
sus pecados con lágrimas»[19]. La
gracia sana las heridas del pecado en
nuestra alma: identifica la voluntad
humana con la Voluntad Divina
mediante el amor de Dios, ilumina la
inteligencia mediante la fe, ordena
las pasiones al fin verdadero del
hombre y las somete a la razón, etc.
En una palabra: es la medicina de
todo nuestro ser. En definitiva:
«Nada hay mejor en el mundo que
estar en gracia de Dios»[20].



Quizás algunas personas se
preguntan: «si la gracia de Dios es
tan poderosa, ¿por qué no tiene
efectos más decisivos en las
personas?» De nuevo tropezamos con
el misterio de la libertad humana. La
gracia «previene, prepara y suscita la
libre respuesta del hombre»[21],
pero no fuerza esa libertad. «Quien
te creó sin ti no te salvará sin ti»[22],
sentenció san Agustín. Tenemos a
nuestra disposición una central
nuclear con miles de megavatios,
pero hemos de conectar la red de
nuestra casa si queremos que esa
energía nos ilumine, caliente y
aproveche. Hemos de recibir la
gracia con humildad, agradecimiento
y arrepentimiento de nuestros
pecados, y luchar con amor por
seguir dócilmente sus impulsos. Sin
perder nunca de vista, como nos
recuerda el Papa Francisco, que «esta
lucha es muy bella, porque nos
permite celebrar cada vez que el
Señor vence en nuestra vida»[23].



Evitaremos así todo asomo de
voluntarismo, conscientes de la
absoluta prioridad de la gracia en
nuestra vida.

Pero es que, además, «en esta vida
las fragilidades humanas no son
sanadas completa y definitivamente
por la gracia»[24]. «La gracia,
precisamente porque supone nuestra
naturaleza, no nos hace
superhombres de golpe. Pretenderlo
sería confiar demasiado en nosotros
mismos (…). Porque si no advertimos
nuestra realidad concreta y limitada,
tampoco podremos ver los pasos
reales y posibles que el Señor nos
pide en cada momento, después de
habernos capacitado y cautivado con
su don. La gracia actúa
históricamente y, de ordinario, nos
toma y transforma de una forma
progresiva. Por ello, si rechazamos
esta manera histórica y progresiva,
de hecho, podemos llegar a negarla y
bloquearla, aunque la exaltemos con



nuestras palabras»[25]. Dios es
delicado y respetuoso con nosotros.
Así reflexionaba en una ocasión el
cardenal Ratzinger: «Yo creo que
Dios ha irrumpido en la historia de
una forma mucho más suave de lo
que nos hubiera gustado. Pero así es
su respuesta a la libertad. Y si
nosotros deseamos y aprobamos que
Dios respete la libertad, debemos
respetar y amar la suavidad de sus
manos»[26]. Que es tanto como decir:
amar la suavidad de su gracia.

José Brage

* * *

Bibliografía editoriales sobre el
pecado y la gracia

Lecturas recomendadas

- Catecismo de la Iglesia Católica nn.
374-421, 1846-1876 y 1987-2029.



- Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, nn. 72-78 y 422-428.

- San Juan Pablo II, Exhortación
apostólica “Reconciliatio et
Paenitentia” (2-XII-1984).

- Concilio Vaticano II, Constitución
pastoral “Gaudium et spes” (7-
XII-1965), nn. 13, y 37.

- Benedicto XVI, Homilía (8-XII-2005); 
Discurso a los alumnos del Colegio
Universitario Santa María de
Twickenham, Londres, 17-IX-2010; 
Encuentro con los párrocos de la
diócesis de Roma, el 18 de febrero de
2010.

- Francisco, Exhortación Apostólica
“Gaudete et exultate” (19-III-2018),
nn. 47-62 y 158-165 Palabras en la
visita a Auschwitz, 29 de agosto de
2016, Palabras desde la ventana del
Arzobispado de Cracovia, 29 de
agosto de 2016.



* * *

- Joseph Ratzinger, Creación y pecado;
Dios y el mundo, pag. 106-130: “Sobre
la cración”.

- San Agustín, La Ciudad de Dios,
Libros XIII y XIV: “La muerte como
pena del pecado” y “El pecado y las
pasiones”.

- Santiago Sanz, La elevación
sobrenatural y el pecado original, en
"Resúmenes de fe cristiana", tema 7
(www.opusdei.org).

- Juan Luis Lorda, Antropología
teológica, EUNSA, Barañáin 2009,
pag. 287-438.

* * *

- Ronald Knox, El torrente oculto,
Capítulo XVIII: “Pecado y perdón”.

- Thomas Merton, La montaña de los
siete círculos.

https://www.opusdei.org


- Dante Aligieri, La divina comedia.

- Evelyn Waugh, Retorno a
Brideshead.

[1] DANTE ALIGHIERI, Divina
comedia, Infierno, Canto I, 1-3.

[2] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
374.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
400.

[4] Conviene entender bien el
concepto de analogía: es la relación
de semejanza entre cosas distintas.
Aplicado a nuestro caso: la caída
original tiene semejanza con el
pecado, pero es distinta del pecado
personal.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
404.



[6] KNOX, R., El torrente oculto, Rialp,
Madrid 2000, p. 266.

[7] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
405.

[8] SAN AGUSTÍN, La Ciudad de Dios,
Libro XIII, III, 1.

[9] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
405.

[10] SAN JUAN PABLO II, Ex. Ap. 
Reconciliatio et Paenitentia (2-
XII-1984), n. 15.

[11] BENEDICTO XVI, Encuentro con
los párrocos de la diócesis de Roma,
18-II-2010.

[12] RATZINGER, J., Dios y el mundo,
Galaxia Gutemberg, Barcelona 2002,
p. 120.

[13] BENEDICTO XVI, Homilía, 8-
XII-2005.



[14] SAN JUAN PABLO II, Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2004, p. 36.

[15] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 423.

[16] LE FORT, G. Von, El velo de
Verónica, Encuentro, Madrid 1998, p.
314.

[17] SAN JOSEMARÍA, Es Cristo que
pasa, n. 64.

[18] Cfr. Compendio del Catecismo de
la Iglesia Católica, n. 310.

[19] Himno latino de Vísperas del
martes de la XXV semana del Tiempo
Ordinario.

[20] SAN JOSEMARÍA, Camino, n. 286.

[21] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, n. 425.

[22] Sermo 169, 13.



[23] FRANCISCO, Ex. Ap. Gaudete et
exultate (19-III-2018), n. 158.

[24] Ibidem, n. 49.

[25] Ibidem, n. 50.

[26] RATZINGER, J., La sal de la tierra,
Palabra, Madrid 1997, p. 238.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-
la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/
https://opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/
https://opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/

	La luz de la fe (VIII): el camino de la liberación: del pecado a la gracia

