opusdei.org

La luz de la fe (VIII):
el camino de la
liberacion: del
pecado a la gracia

Si el pecado entro en la
humanidad por un ejercicio
equivocado de la libertad, el
«hdgase en mi segun tu
palabra» (Lc 1,38) que
pronuncio Maria abrio una
nueva etapa en la Historia: el
Hijo de Dios bajo a la tierra
para entregar su vida en un
acto supremo de libertad, por
estar originado en el Amor.



30/06/2018

Después de que Adan y Eva comieran
del fruto del arbol prohibido, el
Sefior «echo al hombre, y a oriente
del jardin de Edén coloco a los
querubines y una espada llameante
que brillaba, para cerrar el camino
del arbol de la vida» (Gn 3,24).
Comenzaba asi el drama de la
historia humana: el hombre y la
mujer caminarian como exiliados de
su verdadera patria, que se
caracterizaba por la comunion con
Dios. Lo expresa maravillosamente
Dante al comienzo de su Divina
comedia: «A mitad del camino de la
vida, / en una selva oscura me
encontraba / porque mi ruta habia
extraviado»[1]. Sin embargo, este
andar no es una noche sin luz; el
Sefior también anuncid una
esperanza: «Pondré enemistad entre
ti y la mujer, entre tu linaje y el suyo;



¢l te herira en la cabeza, mientras tu
le herirdas en el talon» (Gn 3,15). La
venida de Cristo marcaria el paso del
pecado a la vida de la gracia.

La “culpa” original

Es el conocimiento de Dios lo que
hace nacer el sentido de pecado, y no
a la inversa. No alcanzaremos a
comprender el pecado original y sus
consecuencias mientras no
percibamos, en primer lugar, la
Bondad de Dios al crear al hombre,
asi como la grandeza de su destino.
El Catecismo de la Iglesia Catdlica
afirma: «El primer hombre no fue
solamente creado bueno, sino
también constituido en la amistad
con su creador y en armonia consigo
mismo y con la creacion en torno a
él; amistad y armonia tales que no
seran superadas mas que por la
gloria de la nueva creacion en
Cristo»[2].



El pecado de Adan y Eva introdujo
una ruptura fundamental en la
unidad interna del hombre. La
sujecion de la voluntad humana a la
Voluntad divina, que era como la
piedra clave del arco de las
facultades corpodreas y espirituales
de la naturaleza humana, quedd rota
por la desobediencia a Dios y, al
quitar la clave, todo el arco se
desmorond. Como consecuencia, «la
armonia en la que se encontraban,
establecida gracias a la justicia
original, queda destruida; el dominio
de las facultades espirituales del
alma sobre el cuerpo se quiebra (cf.
Gn 3,7)»[3].

A este primer pecado, se le llama
pecado original, y se transmite, junto
con la naturaleza humana, de padres
a hijos, con la unica excepcion, por
especial privilegio de Dios, de la
Santisima Virgen Maria. «Por la
desobediencia de un solo hombre,
todos fueron constituidos



pecadores» (Rom 5,19), dice San
Pablo. Ciertamente, esta realidad es
dificil de comprender, incluso un
poco escandalosa para la conciencia
actual: «Si yo no hice nada, ¢por qué
Voy a cargar con este pecado?».

El Catecismo de la Iglesia Catolica
afronta este tema: «es un pecado que
serd transmitido por propagacion a
toda la humanidad, es decir, por la
transmision de una naturaleza
humana privada de la santidad y de
la justicia originales. Por eso, el
pecado original es llamado "pecado”
de manera analoga[4]: es un pecado
"contraido", "no cometido", un estado
y no un acto»[5]. Reflexionando
sobre este tema, Ronald Knox
escribid que «se ahorraria
muchisimo trabajo si llegasemos
todos al acuerdo de llamar culpa
original al pecado original. Porque el
pecado, segun la mentalidad del
hombre corriente, es algo que él
mismo comete, mientras que la culpa



es algo que le puede corresponder
sin falta alguna por su parte»[6].

Y esto es 1o que sucede con el pecado
original: nuestros primeros padres
pecaron vy, al hacerlo, perdieron la
santidad y justicia originales que
Dios les habia otorgado, y su
naturaleza quedd «herida en sus
propias fuerzas naturales, sometida a
la ignorancia, al sufrimiento y al
imperio de la muerte e inclinada al
pecado»[7]. Y como nadie puede
dejar en herencia lo que ya no posee,
Adan y Eva no pudieron dejarnos lo
que habian perdido: ese estado de
santidad y justicia originales, y la
naturaleza integra. Nos
transmitieron su naturaleza, tal y
como quedo en ese momento: herida
por el pecado. Por eso pudo escribir
san Agustin: «de ellos no naceria otra
cosa que lo que ellos fueran. La
enormidad de la culpa y la
condenacion consiguiente corrompio
la naturaleza, y lo que en los



primeros pecadores precedio como
penal, en los descendientes vino a ser
natural»[8].

Asi pues, el pecado original es la
causa del estado en que nos
encontramos por la mala herencia
recibida y, como afirma el Catecismo,
«no tiene, en ningun descendiente de
Adan, un caracter de falta
personal»[9]. Pero todos venimos al
mundo afectados por sus
consecuencias: cierta ignorancia en
la inteligencia, una vida marcada por
el sufrimiento, sometidos al imperio
de la muerte, la voluntad inclinada al
pecado y las pasiones desordenadas.
Cualquier persona tiene la
experiencia de esa disgregacion, de
esa incoherencia, de esa debilidad
interna. jCuantas veces nos
proponemos algo que luego no
hacemos!: llevar un régimen de
comidas necesario para la salud,
dedicar diariamente un tiempo a
aprender un idioma, tratar con mas



dulzura a los hijos, no enfadarse con
los padres o el conyuge, no quejarse
del trabajo, ayudar a un pobre 0 a un
enfermo, acompafiar con
generosidad a los mds vulnerables,
hablar bien de los demas y alegrarse
con sus éxitos, mirar con limpieza de
corazon el mundo y a las personas...
Por no hablar de las veces que
hacemos precisamente 1o que no
queremos: dejarnos llevar por un
arranque de ira injustificada,
sucumbir a la pereza en vez de servir
con amor, disculparnos con una
mentira para no quedar mal, ceder a
la curiosidad en internet...

Se experimenta también la tirania
del deseo que, buscando vehemente
un bien aparente, particular y
limitado (un placer, un privilegio, el
poder, la fama, el dinero, etc.),
arrastra en su direccion una
voluntad debilitada, y la desvia del
bien integro y verdadero de la
persona (la felicidad, la vida con



Dios) que deberia perseguir. Del
mismo modo la inteligencia, luz para
senalar ese fin verdadero, esta
oscurecida y corre el riesgo de
transformarse en un simple
instrumento para conseguir lo que
una voluntad esclavizada por el
deseo ya ha decidido buscar.

Pero no todo esta maldito en el
hombre, ni mucho menos. La
naturaleza humana no esta
totalmente corrompida, conserva su
bondad esencial. Venimos al mundo
con las “semillas” de todas las
virtudes, llamadas a desarrollarse
con la ayuda de los demas, el
ejercicio de nuestra libertad y la
gracia de Dios. En realidad, la virtud
corresponde mas a lo que
verdaderamente somos que el
pecado, pues este ultimo es siempre
un acto contra la naturaleza, un
«acto suicida»[10]. Benedicto XVIlo
expresaba asi: «Se dice: ha mentido,
es humano. Ha robado, es humano.



Pero esto no es realmente humano.
Humano es ser generoso. Humano es
ser bueno. Humano es ser un
hombre de justicia»[11].

De la esclavitud a la liberacion

En la raiz de todo pecado se halla la
duda sobre Dios, la sospecha de que
quiza no quiera o pueda hacernos
felices: «¢Es tan bueno como dice
ser? ¢No nos estard engafiando?»
«¢Con que Dios os ha dicho que no
comais de ningun arbol del

jardin?» (Gn 3,2), dice la serpiente a
Eva. Y cuando ella contesta que no es
asi, que solo del arbol que esta en
medio del jardin tienen prohibido
comer para no morir, la serpiente
siembra el veneno de la desconfianza
en su corazon: «No, no moriréis; es
que Dios sabe que el dia en que
comadis de él, se os abriran los ojos, y
seréis como Dios en el conocimiento
del bien y el mal» (Gn 3,4-5). En
realidad, tras esta falsa promesa de



libertad infinita, de autonomia
absoluta de la voluntad (imposibles
para una criatura), se esconde una
gran mentira. Porque al intentar
arreglarnoslas por nuestra cuenta,
sin apoyarnos en Dios, aparece el
cortejo del mal que nos esclaviza y
encadena, porque nos impide ser
felices con Dios.

El pecado puede aparecer porque
somos libres, vive de esa libertad,
pero acaba matandola. Promete
mucho y no da mas que dolor. Es un
engafio que nos convierte en
«esclavos del pecado» (Rom 6,17). Por
eso: «el mal no es una criatura, sino
algo parecido a una planta parasita.
Vive de lo que arrebata a otros y al
final se mata a si mismo igual que lo
hace la planta parasita cuando se
apodera de su hospedante y lo
mata»[12].

Si el pecado entro en la humanidad
por un ejercicio equivocado de la



libertad, el remedio a este y el inicio
de una vida nueva también entro por
la decision libre. El «<hagase en mi
segun tu palabra» (Lc 1, 38) que
pronuncio Nuestra Sefiora de una
manera plenamente libre abre una
nueva etapa en la historia, la
plenitud de los tiempos. Asi, el Hijo
de Dios bajo a la tierra para entregar
su vida en un acto supremo de
libertad, por estar originado en el
amor: «Padre mio, si es posible, que
pase de mi este caliz. Pero no se haga
como yo quiero, sino como quieres
ta» (Mt 26,39). Y ahora nos eleva,
para que podamos responder porque
me da la gana a su invitacion de vivir
la «libertad gloriosa de los hijos de
Dios» (Rom 8,21).

Es precisamente con nuestra libertad
de hijos de Dios como podemos
volver a dejarnos mirar y curar por
el Sefior, acudiendo con humildad a
El, que nos renueva interiormente
con su gracia. Aprendemos asi que



«la voluntad de Dios no es para el
hombre una ley impuesta desde
fuera, que lo obliga, sino la medida
intrinseca de su naturaleza, una
medida que estd inscrita en él y 1o
hace imagen de Dios, y asi criatura
libre»[13]. En realidad, Dios es el
garante de nuestra libertad. Es libre
quien se deja amar por Dios, quien
no desconfia de El, quien cree en
su Amor. Con la fe desaparecen los
limites que nos imponen la duda,
la mentira, la cegueray el
sinsentido. Con la esperanza se
derrumban el miedo, el desanimo,
la inquietud, la culpabilidad que
nos atenazan. Con la caridad
dejamos atras el egoismo, la
avaricia, el repliegue sobre uno
mismo, las frustraciones y
amarguras que reducen la medida
de nuestra vida.

La gracia de Dios



San Juan Pablo II escribio en su
ultimo libro que «la Redencion es el
limite divino impuesto al mal por la
simple razén de que en ella el mal es
vencido radicalmente por el bien, el
odio por el amor, la muerte por la
Resurreccion»[14]. La respuesta de
Dios a nuestros pecados es la
Encarnacion y Redencion de Nuestro
Sefior Jesucristo. «Jesucristo fue
entregado por nuestros

pecados» (Rom 4, 25), afirma san
Pablo. Fl nos reconcilia con Dios, nos
libera de la esclavitud del pecado, y
nos concede el don de la gracia: «un
don gratuito de Dios, por el que nos
hace participes de su vida trinitaria y
capaces de obrar por amor a El»[15].
No deberiamos acostumbrarnos a
esta realidad: la gracia es un don
inmerecido, una participacion en la
vida divina, nos introduce en la
intimidad amorosa de Dios, y nos
hace capaces de obrar de un modo
nuevo: como hijos de Dios.



La gracia es mucho mas abundante
que el pecado: «donde abundd el
pecado, sobreabundo la gracia» (Rom
5,20). Y mucho mas fuerte. En una
famosa novela, la protagonista acude
al confesonario y, una vez allj,
manifiesta su pecado calificaAndolo
como gravisimo. La respuesta que
escucha del confesor es esta: «No,
hija mia —-decia tranquilamente y casi
con frialdad-, usted no ha ofendido a
Dios mas gravemente que una
infinidad de hombres: jsea usted
humilde incluso en la confesion de su
pecado! Grande, en su vida, sdlo ha
sido la Gracia; so6lo la Gracia es
siempre grande. El pecado en si, su
propio pecado, es pequerio y
corriente»[16]. Por eso san Josemaria
podia afirmar: «Nuestro Padre del
Cielo perdona cualquier ofensa,
cuando el hijo vuelve de nuevo a El,
cuando se arrepiente y pide perdon.
Nuestro Sefior es tan Padre, que
previene nuestros deseos de ser
perdonados, y se adelanta,



abriéndonos los brazos con su
gracia»""”. Una gracia que se nos
concede abundantemente en la
oracion y los sacramentos. Y que se
recupera, si se ha perdido por el
pecado grave, en el sacramento de la
Penitencia[18].

Uno de los himnos de la Liturgia de
las Horas reza asi: «Restafia, Sefor,
con el rocio de tu gracia, las heridas
de nuestra alma enferma, para que,
sofocando los malos deseos, deplore
sus pecados con lagrimas»[19]. La
gracia sana las heridas del pecado en
nuestra alma: identifica la voluntad
humana con la Voluntad Divina
mediante el amor de Dios, ilumina la
inteligencia mediante la fe, ordena
las pasiones al fin verdadero del
hombre y las somete a la razdn, etc.
En una palabra: es la medicina de
todo nuestro ser. En definitiva:
«Nada hay mejor en el mundo que
estar en gracia de Dios»[20].



Quizas algunas personas se
preguntan: «sila gracia de Dios es
tan poderosa, ¢{por qué no tiene
efectos mas decisivos en las
personas?» De nuevo tropezamos con
el misterio de la libertad humana. La
gracia «previene, prepara y suscita la
libre respuesta del hombre»[21],
pero no fuerza esa libertad. «Quien
te creo sin ti no te salvara sin ti»[22],
sentencid san Agustin. Tenemos a
nuestra disposicion una central
nuclear con miles de megavatios,
pero hemos de conectar la red de
nuestra casa si queremos que esa
energia nos ilumine, caliente y
aproveche. Hemos de recibir la
gracia con humildad, agradecimiento
y arrepentimiento de nuestros
pecados, y luchar con amor por
seguir docilmente sus impulsos. Sin
perder nunca de vista, como nos
recuerda el Papa Francisco, que «esta
lucha es muy bella, porque nos
permite celebrar cada vez que el
Sefior vence en nuestra vida»[23].



Evitaremos asi todo asomo de
voluntarismo, conscientes de la
absoluta prioridad de la gracia en
nuestra vida.

Pero es que, ademas, «en esta vida
las fragilidades humanas no son
sanadas completa y definitivamente
por la graciar[24]. «La gracia,
precisamente porque supone nuestra
naturaleza, no nos hace
superhombres de golpe. Pretenderlo
seria confiar demasiado en nosotros
mismos (...). Porque sino advertimos
nuestra realidad concreta y limitada,
tampoco podremos ver los pasos
reales y posibles que el Sefior nos
pide en cada momento, después de
habernos capacitado y cautivado con
su don. La gracia actua
histéricamente y, de ordinario, nos
toma y transforma de una forma
progresiva. Por ello, si rechazamos
esta manera historica y progresiva,
de hecho, podemos llegar a negarlay
bloquearla, aunque la exaltemos con



nuestras palabras»[25]. Dios es
delicado y respetuoso con nosotros.
Asi reflexionaba en una ocasion el
cardenal Ratzinger: «Yo creo que
Dios ha irrumpido en la historia de
una forma mucho mas suave de lo
que nos hubiera gustado. Pero asi es
su respuesta a la libertad. Y si
nosotros deseamos y aprobamos que
Dios respete la libertad, debemos
respetar y amar la suavidad de sus
manos»[26]. Que es tanto como decir:
amar la suavidad de su gracia.

José Brage

kK 3k

Bibliografia editoriales sobre el
pecado y la gracia

Lecturas recomendadas

- Catecismo de la Iglesia Catolica nn.
374-421, 1846-1876 y 1987-2029.



- Compendio del Catecismo de la
Iglesia Catdlica, nn. 72-78 y 422-428.

- San Juan Pablo II, Exhortacion
apostolica “Reconciliatio et
Paenitentia” (2-X11-1984).

- Concilio Vaticano II, Constitucion
pastoral “Gaudium et spes” (7-
XII-1965), nn. 13,y 37.

- Benedicto XVI, Homilia (8-XII-2005);
Discurso a los alumnos del Colegio
Universitario Santa Maria de
Twickenham, Londres, 17-IX-2010;
Encuentro con los pdrrocos de la
didcesis de Roma, el 18 de febrero de
2010.

- Francisco, Exhortacion Apostolica
“Gaudete et exultate” (19-111-2018),
nn. 47-62 y 158-165 Palabras en la
visita a Auschwitz, 29 de agosto de
2016, Palabras desde la ventana del
Arzobispado de Cracovia, 29 de
agosto de 2016.



kK 3k

- Joseph Ratzinger, Creacion y pecado;
Dios y el mundo, pag. 106-130: “Sobre
la cracion”.

- San Agustin, La Ciudad de Dios,
Libros XIII y XIV: “La muerte como
pena del pecado” y “El pecado y las
pasiones”.

- Santiago Sanz, La elevacion
sobrenatural y el pecado original, en
"Resumenes de fe cristiana", tema 7
(www.opusdei.org).

- Juan Luis Lorda, Antropologia
teologica, EUNSA, Barafain 2009,
pag. 287-438.

* %k ok

- Ronald Knox, El torrente oculto,
Capitulo XVIII: “Pecado y perdon”.

- Thomas Merton, La montafia de los
siete circulos.


https://www.opusdei.org

- Dante Aligieri, La divina comedia.

- Evelyn Waugh, Retorno a
Brideshead.

[1] DANTE ALIGHIERI, Divina
comedia, Infierno, Canto I, 1-3.

[2] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
374.

[3] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
400.

[4] Conviene entender bien el
concepto de analogia: es la relacion
de semejanza entre cosas distintas.
Aplicado a nuestro caso: la caida
original tiene semejanza con el
pecado, pero es distinta del pecado
personal.

[5] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
404.



[6] KNOX, R., El torrente oculto, Rialp,
Madrid 2000, p. 266.

[7] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
405.

[8] SAN AGUSTIN, La Ciudad de Dios,
Libro XIII, I1I, 1.

[9] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
405.

[10] SAN JUAN PABLO II, Ex. Ap.
Reconciliatio et Paenitentia (2-
XII-1984), n. 15.

[11] BENEDICTO XVI, Encuentro con
los parrocos de la diocesis de Roma,
18-11-2010.

[12] RATZINGER, J., Dios y el mundo,
Galaxia Gutemberg, Barcelona 2002,
p. 120.

[13] BENEDICTO XVI, Homilia, 8-
XTI-2005.



[14] SAN JUAN PABLO II, Memoria e
identidad, La esfera de los libros,
Madrid 2004, p. 36.

[15] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Catdlica, n. 423.

[16] LE FORT, G. Von, El velo de
Veronica, Encuentro, Madrid 1998, p.
314.

[17] SAN JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa, n. 64.

[18] Cfr. Compendio del Catecismo de
la Iglesia Catdlica, n. 310.

[19] Himno latino de Visperas del
martes de la XXV semana del Tiempo
Ordinario.

[20] SAN JOSEMARIA, Camino, n. 286.

[21] Compendio del Catecismo de la
Iglesia Catdlica, n. 425.

[22] Sermo 169, 13.



[23] FRANCISCO, Ex. Ap. Gaudete et
exultate (19-111-2018), n. 158.

[24] Ibidem, n. 49.
[25] Ibidem, n. 50.

[26] RATZINGER, J., La sal de la tierra,
Palabra, Madrid 1997, p. 238.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-
la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/
(16/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/
https://opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/
https://opusdei.org/es-ar/article/el-camino-de-la-liberacion-del-pecado-a-la-gracia/

	La luz de la fe (VIII): el camino de la liberación: del pecado a la gracia

