
opusdei.org

Hacia la libertad

"Paradójicamente, la libertad
alcanza su plenitud cuando
elige servir", se dice en este
texto sobre la libertad en la
vida del cristiano, una libertad
que madura en el amor a Dios.

03/06/2013

Nada hay mejor que saberse, por
Amor, esclavos de Dios. Porque en ese
momento perdemos la situación de
esclavos, para convertirnos en
amigos, en hijos. Y aquí se manifiesta
la diferencia: afrontamos las honestas
ocupaciones del mundo con la misma



pasión, con el mismo afán que los
demás, pero con paz en el fondo del
alma; con alegría y serenidad,
también en las contradicciones: que
no depositamos nuestra confianza en
lo que pasa, sino en lo que permanece
para siempre, no somos hijos de la
esclava, sino de la libre (Gal 4, 31) 
[1].

Paradójicamente, la libertad alcanza
su plenitud cuando elige servir. Por
el contrario, la pretensión de una
libertad absoluta, independizada de
Dios y de los demás, sin nada que la
limite, desemboca en un yo postrado
ante el dinero, el poder, el éxito u
otros ídolos, más o menos brillantes,
pero caducos y sin valor.

«La libertad de un ser humano es la
libertad de un ser limitado y, por
tanto, es limitada ella misma. Sólo
podemos poseerla como libertad
compartida, en la comunión de las
libertades: la libertad sólo puede



desarrollarse si vivimos, como
debemos, unos con otros y unos para
otros» [2].

Necesitamos a los demás, no sólo por
lo que recibimos de ellos, sino
también porque estamos hechos para
dar. No hay crecimiento personal con
independencia de las necesidades de
quienes nos rodean: el marido se
realiza sirviendo a su mujer y a sus
hijos, y lo mismo ocurre con la
esposa; el abogado ejerce su
profesión para servir al cliente y al
bien común de los ciudadanos; el
enfermo se pone en manos del
médico y éste se tiene que acomodar
al paciente...; ¿quién es mayor: el
que está a la mesa o el que sirve?
¿No es el que está a la mesa? Sin
embargo, yo estoy en medio de
vosotros como quien sirve [3].

El servicio que Cristo pide a sus
discípulos no consiste sólo en dar
algo, sino en darse uno mismo, en



poner la libertad radicalmente en
juego. Como ha escrito el Papa
Benedicto XVI en su primera carta
encíclica: «La íntima participación
personal en las necesidades y
sufrimientos del otro se convierte así
en un darme a mí mismo: para que el
don no humille al otro, no solamente
debo darle algo mío, sino a mí
mismo; he de ser parte del don como
persona» [4].

Darme a mí mismo por completo,
entregarme del todo, es
sencillamente entregar mi libertad:
entregarla por amor. Entregando la
libertad por amor nos hacemos más
capaces de amor y de entrega y, por
tanto, más libres; éste es el juego de
la donación personal: dar sin perder;
más todavía: ganar dando.

Cuando la libertad se deposita
enteramente en Dios, sin más
garantías que buscar y hacer su
voluntad, la ganancia es la



identificación con Cristo, y la libertad
se recupera a un nivel más profundo:
como íntima libertad filial que
ninguna circunstancia ni ningún
poder pueden someter. Por Él perdí
todas las cosas, y las considero
como basura con tal de ganar a
Cristo, y vivir en Él [5].

Buscar a Cristo

«A cada hombre se le confía la tarea
de ser artífice de la propia vida» [6]
Cada uno puede hacer de su vida una
obra maestra de amor; con aciertos,
errores, debilidades: no pasa nada.
Lo importante es no perder de vista
el faro, el sentido, Aquel en quien se
alegra el corazón [7], el único que
puede llenar la capacidad de amar, a
quien radicalmente queremos
orientar la libertad.

Las elecciones particulares –
emprender y desarrollar una
profesión, establecer un horario,



adquirir cualquier compromiso,
grande o pequeño– apuntan, en
último término, a un bien querido en
sí mismo, no en función de otro. Ese
bien que amamos de manera
absoluta nos caracteriza más que
cualquier otra cosa.

Este fin da sentido último a las
pequeñas acciones de cada día, guía
el comportamiento concreto, es el
criterio que indica, en la duda, lo que
conviene o no conviene hacer.

En definitiva, como dice Santo Tomás
comentando a San Agustín, sólo hay
dos bienes que pueden presentarse
al hombre como absolutos y, por
tanto, guiar el resto de las acciones:
la gloria de Dios o la propia estima.
«Como en el amor a Dios, el mismo
Dios es el último fin al que se
ordenan todas las cosas que se aman
rectamente, así en el amor de la
propia excelencia se encuentra otro
último fin al que se ordenan también



todas las cosas; pues el que busca
abundar en las riquezas, en ciencia, o
en honores, o cualesquiera otros
bienes, por todo ello busca su propia
excelencia» [8].

Sólo Dios puede dar auténtica unidad
de sentido a nuestros afanes y
quehaceres: «nos has hecho para ti y
nuestro corazón está inquieto
mientras no descansa en ti» [9] Esta
frase de San Agustín muestra el
origen y el fin de la libertad creada,
que es al mismo tiempo don y tarea.
Dios nos ha dado la libertad para
alcanzar la plenitud; y la plenitud es
el resultado de elegir el Amor de
Dios, buscando su voluntad en las
grandes decisiones y en lo pequeño
de cada día.

Uno de los lugares donde el
Evangelio muestra la orientación de
la existencia como fruto de las
elecciones personales es el episodio
del joven rico. La inquietud del



corazón de ese hombre le empuja a
buscar el camino de la auténtica
felicidad.

No queriendo conformarse con
menos, acude a quien tiene las
respuestas definitivas, a Jesús: 
Maestro bueno, ¿qué debo hacer
para heredar la vida eterna? [10]
La contestación del Señor no es
menos radical que la pregunta.
Primero señala cuáles son los
caminos incompatibles con lo que
busca: no cometerás adulterio, no
robarás, no dirás falso
testimonio...[11]

Después le indica la dirección que
lleva a la paz y la alegría verdaderas:
si quieres ser perfecto, anda,
vende tus bienes y dáselos a los
pobres, y tendrás un tesoro en los
cielos. Luego, ven y sígueme [12].

Esas palabras relativizan la
importancia de todo lo que hasta
entonces centraba el interés del



joven. Su libertad tropieza con una
alternativa no prevista, una llamada
a ensanchar el horizonte de su vida.

No es que viviera mal; al contrario,
tenía un prestigio social y moral que
seguramente proporcionaba
satisfacción a sus padres y
educadores. Pero esto le parecía
insuficiente, aspiraba a más..., y por
eso se dirigió al Maestro. Sin
embargo, ante el nuevo panorama
que Jesús le abre, calla; sabe que el 
Maestro bueno tiene razón, más aún
tras escuchar las misteriosas
palabras que revelan de algún modo
su divinidad: ¿Por qué me llamas
bueno?, nadie es bueno sino uno
solo, Dios.

A pesar de todo, no es
suficientemente libre para ponerse a
disposición del Señor. La prudencia
humana, el temor a perder algo
valioso y quizá el afán de seguridad,
le llevan a conformarse con lo que ya



tiene; con la vana esperanza de que,
sin aspirar a tanto como Jesús le
propone, sin arriesgar su posición, su
fama, su dinero y en definitiva su
propio yo, tal vez podrá estar bien.

Cuando se busca hacer el bien con
poco amor difícilmente se encuentra
el camino. En palabras de San Juan
de la Cruz, «quien a Dios busca
queriendo continuar con sus gustos,
lo busca de noche y, de noche, no lo
encontrará» [13]; entonces la razón
se complica en razonadas sinrazones
[14] y el bien deja de hacerse o se
retrasa.

Si el amor es muy débil la lucha se
hace torpe, enredada por la maraña
de muchas pequeñas ataduras,
indecisa: cuando las razones de amor
no son suficientes para hacer lo que
Dios quiere, se buscan otras
sinrazones para no hacerlo.

El corazón del joven no quedó
satisfecho: a nadie satisface una



respuesta a medias, ningún corazón
humano se conforma con medianías;
por eso se marchó triste [15]

Volver a Cristo

Perseverar en el amor no consiste en
una lucha tensa por no fallar nunca.
De ordinario ningún velero llega a
puerto en línea recta, sino que trata
de aprovechar los vientos que
encuentra y corrige constantemente
las desviaciones que detectan los
instrumentos de navegación.

Lo importante es saber a dónde se
quiere llegar y permanecer
vigilantes. Es necesario volver a
entregar la libertad muchas veces,
sobre todo si nos damos cuenta de
que hemos comenzado a servir a 
otros señores [16].

Para no perdernos, debemos
examinar la actuación concreta a la
luz de la vocación; ésta es como el



faro divino que orienta la libertad. Es
indispensable por eso estar dispuestos
a recomenzar, a reencontrar –en las
nuevas situaciones de nuestra vida– la
luz, el impulso de la primera
conversión. Y ésta es la razón por la
que hemos de prepararnos con un
examen hondo, pidiendo ayuda al
Señor, para que podamos conocerle
mejor y nos conozcamos mejor a
nosotros mismos. No hay otro
camino, si hemos de convertirnos de
nuevo [17].

La falta de alegría es uno de esos
indicadores que permiten descubrir
cuándo la voluntad está perdiendo la
orientación a Dios. Con la luz del
Espíritu Santo podremos ver dónde
está puesto el corazón, para rectificar
lo que sea menester.

La parábola del hijo pródigo es la
auténtica guía en el itinerario hacia
la conversión. El punto de partida es
el momento en el que el hijo advierte



su indigencia material, y sobre todo
espiritual –la falta de alegría–; pues
toma conciencia de haber abusado
de su libertad filial.

Comienza entonces a examinar su
situación con objetividad. Mira
dentro de sí, in se autem reversus 
[18], sin miedo a reconocer la dura
verdad de los hechos. El panorama es
de hambre, soledad, tristeza, falta de
cariño... ¿Cómo he llegado a esta
situación?, se preguntaría. Podría
haber echado la culpa a la mala
fortuna o al periodo de carestía que
atravesaba la región. Sin embargo, se
atreve a asumir sus decisiones
anteriores sin esquivar la
responsabilidad.

Ha sido él mismo, libremente, quien
ha cambiado la fidelidad a su padre
por el espejismo de una felicidad
irreal. Fue madurando en él la idea
de que los bienes que le
correspondían, en este caso la



herencia paterna, tendrían la
capacidad de saciar sus ansias de
bienestar, de realización personal. Su
voluntad se había ido replegando
hacia su pequeño tesoro: sus
ambiciones, su diversión, su tiempo,
su sensualidad, su pereza.

Fue la viva percepción de su penuria
lo que le hizo reaccionar y darse
cuenta de lo poco que valía por sí
solo, de las crueles servidumbres a
las que se había visto abocado sin su
padre: ¡cuántos jornaleros en casa
de mi padre tienen pan abundante
mientras yo aquí me muero de
hambre! [19]

La casa del Padre: la Iglesia Santa de
Dios, esta partecica de la Iglesia que
es la Obra... Ha perdido el miedo a
llamar a las cosas por su nombre, y el
contacto con la verdad sobre sí
mismo le encamina hacia la libertad: 
la verdad os hará libres [20] Ante la
realidad de las cosas toma cuerpo la



nostalgia del amor del Padre; es el
viaje de regreso a casa.

Al hogar se debe tornar y retornar
muchas veces en la vida porque es el
lugar del reencuentro con nosotros
mismos, donde redescubrimos lo que
somos: hijos de Dios. La casa es
también la conciencia, sagrario
íntimo de la persona. Y el hijo
pródigo, que con tanta
determinación había exigido sus
derechos, a la vista de la desnuda
verdad sobre sí mismo, renuncia
ahora a todo derecho. Me levantaré
e iré a mi padre y le diré: “padre,
he pecado contra el cielo y contra
ti; ya no soy digno de ser llamado
hijo tuyo; trátame como a uno de
tus jornaleros”. Y levantándose se
puso en camino hacia la casa de su
padre [21].

En la vuelta ya está incoada la
alegría de la conversión. El
arrepentimiento ha abierto la puerta



a la esperanza y, en la decisión de
regresar, la libertad ha recuperado
su disposición hacia el amor. Pero
además, el encuentro con el padre
supera las mejores expectativas.

El pobre corazón humano, humillado
por sus faltas, se verá desbordado
por la infinita misericordia del Amor:
cuando aún estaba lejos, le vio su
padre y se compadeció. Y
corriendo a su encuentro, se le
echó al cuello y le cubrió de besos
[22].

La libertad madura en el amor a
Dios; la libertad filial no se
contabiliza en un balance de aciertos
y errores; los errores se convierten
en aciertos, en ocasión de amar más,
cuando sabemos rectificar y pedir
perdón, con plena confianza en la
misericordia de Dios.

Aprendamos a recomenzar de la
mano de nuestro Padre: habréis
observado en vuestro examen –a mí



me sucede otro tanto: perdonad que
haga estas referencias a mi persona,
pero, mientras os hablo, estoy dando
vueltas con el Señor a las necesidades
de mi alma–, que sufrís repetidamente
pequeños reveses, y a veces se os
antoja que son descomunales, porque
revelan una evidente falta de amor, de
entrega, de espíritu de sacrificio, de
delicadeza. Fomentad las ansias de
reparación, con una contrición
sincera, pero no me perdáis la paz
[23].

No me perdáis la paz: este
conmovedor ruego paterno va unido
a una llamada a la contrición, que es
lo más importante del examen de
conciencia. San Josemaría abría su
alma para darnos el alimento de su
experiencia de trato con Dios.

Ahora su experiencia es la
bienaventuranza, y su participación
en la paternidad de Dios es más
intensa. Acudamos a su intercesión



para alcanzar una contrición serena
y filial; para que nos enseñe a hacer
un examen contrito, que no quita la
paz sino que la da. Cada acto de
contrición es un recomenzar. ¡Qué
paz confiere saber que, mientras hay
vida, no hay fracasos definitivos!

Vivir en Cristo

San Juan describe en el Apocalipsis a
una multitud incontable ante el
trono y ante el Cordero, vestidos de
blanco y con palmas en las manos 
[24]. La palma es símbolo de la
alegría y del triunfo: de la alegría de
honrar a Dios y de la victoria de
quienes le dan gloria para siempre.
Podríamos decir, siguiendo esta
imagen, que la palma de la libertad
está en su orientación a Dios hasta
llegar al triunfo definitivo de la
santidad alcanzada.

¿Cómo lograremos tan preciosa
conquista? El Concilio Vaticano II



enseña que «la libertad del hombre,
herida por el pecado, no puede
conseguir esta orientación hacia Dios
con plena eficacia si no es con la
ayuda de la gracia» [25].

Por eso Dios envió a su Hijo, que ha
venido en nuestra ayuda para
hacernos partícipes de su victoria en
la Cruz y para que recibamos el don
del Espíritu Santo. Nuestra libertad
ha sido liberada en el Calvario: «para
ser libres nos libertó Cristo En Él
participamos de la verdad que nos
hace libres. El Espíritu Santo nos ha
sido dado, y, como enseña el Apóstol, 
donde está el Espíritu, allí está la
libertad. Ya desde ahora nos
gloriamos de la libertad de los hijos
de Dios» [26].

Dios había prometido a su Pueblo un
principio nuevo de vida, una ley
escrita en el corazón que no sólo
indicase la dirección sino que diese
también las fuerzas para caminar



por la senda del amor a Dios: os daré
un corazón nuevo y pondré en
vuestro interior un espíritu nuevo.
Arrancaré de vuestra carne el
corazón de piedra y os daré un
corazón de carne. Pondré mi
espíritu en vuestro interior y haré
que caminéis según mis preceptos,
y guardaréis y cumpliréis mis
normas [27].

Esta promesa se hizo realidad con el
envío del Espíritu Santo, porque el
amor de Dios ha sido derramado
en nuestros corazones por medio
del Espíritu Santo que se nos ha
dado [28]. Sólo sobre este principio
nuevo podremos construir una vida
liberada de la esclavitud del egoísmo,
una vida de hijos libres. Porque los
que son guiados por el Espíritu de
Dios, estos son hijos de Dios [29].

Que la voluntad se apoye sobre la
roca sobrenatural de la filiación
divina, y no sobre la arena de las



propias fuerzas. Entonces se pueden
vencer las propias limitaciones,
superando los obstáculos desde la
humildad, con la fuerza de Dios.

La voluntad sobrenaturalmente
buena vive así endiosada, buscando
hacer en todo la Voluntad de Dios.
¿Cómo? Mediante el olvido de sí, con
la fortaleza de Cristo. Por eso –dice
San Pablo–, con sumo gusto me
gloriaré más todavía en mis
flaquezas, para que habite en mí la
fuerza de Cristo. Por lo cual me
complazco en las flaquezas, en los
oprobios, en las necesidades, en las
persecuciones y angustias, por
Cristo; pues cuando soy débil,
entonces soy fuerte [30].

El sentido de la filiación divina es un
fundamento realista para la libertad;
enseña a recomenzar desde la
verdad de la propia pequeñez, que es
a la vez la grandeza de ser hijo
amadísimo de Dios; es fuente de



serenidad y de optimismo para la
lucha.

El hijo de Dios se siente sostenido por
la omnipotencia de un Padre que le
quiere con sus defectos, al mismo
tiempo que le ayuda a luchar contra
ellos y le impulsa hacia la libertad.

C. Ruiz

[1] Amigos de Dios, n. 35.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 8-
XII-2005.

[3] Lc 22, 27.

[4] Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n. 34.

[5] Flp 3, 8.

[6] Juan Pablo II, Carta a los artistas,
4-IV-1999, n. 2.



[7] Cfr. Sal 33[32], 21.

[8] Santo Tomás de Aquino, De Malo,
q. 8, a. 2, c.

[9] San Agustín, Confesiones 1, 1, 1.

[10] Lc 18, 18.

[11] Lc 18, 20.

[12] Mt 19, 21.

[13] San Juan de la Cruz, Cántico
espiritual, 3, 3.

[14] Amigos de Dios, n. 37.

[15] Mt 19, 22.

[16] Cfr. Lc 16, 13.

[17] Es Cristo que pasa, n. 58.

[18] Lc 15, 17.

[19] Ibid., 15, 17.

[20] Jn 8, 32



[21] Lc 15, 18-20.

[22] Ibid., 15, 20.

[23] Amigos de Dios, n. 13.

[24] Cfr. Ap 7, 9-10.

[25] Concilio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 17.

[26] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1741; Ga 5, 1; cfr. Jn 8, 32; cfr. 2 Co
3, 17; cfr. Rm 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.

[28] Rm 5, 5.

[29] Ibid., 8, 14.

[30] 2 Co 12, 9-10.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es-ar/article/editorial-hacia-la-libertad/


opusdei.org/es-ar/article/editorial-hacia-
la-libertad/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/editorial-hacia-la-libertad/
https://opusdei.org/es-ar/article/editorial-hacia-la-libertad/

	Hacia la libertad
	Buscar a Cristo
	Volver a Cristo
	Vivir en Cristo


