
opusdei.org

Fiarse de Dios

Sin Cristo, no hacemos nada. Es
la enseñanza que el Maestro dio
a sus discípulos en la escena de
la pesca milagrosa y que se
repite en nuestras vidas.

03/10/2018

Descarga en PDF el editorial “Fiarse
de Dios”.

Cuenta San Lucas que en una ocasión
el Señor predicaba junto al mar de
Galilea, y eran tantos los que querían
escucharle que tuvo que pedir ayuda.
Unos pescadores lavaban las redes

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fiarse%20de%20Dios-Opus%20Dei-Vida%20cristiana20181003-125556.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fiarse%20de%20Dios-Opus%20Dei-Vida%20cristiana20181003-125556.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fiarse%20de%20Dios-Opus%20Dei-Vida%20cristiana20181003-125556.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Fiarse%20de%20Dios-Opus%20Dei-Vida%20cristiana20181003-125556.pdf


en la orilla. Habían terminado la
parte fundamental de su trabajo y se
ocupaban en otras actividades
accesorias, seguramente con la idea
de marcharse cuanto antes a casa y
descansar. Jesucristo se metió en una
de las barcas, la de Simón, y desde
ella siguió hablando a la
muchedumbre.

El evangelista no se detiene a
contarnos el contenido de la
enseñanza del Señor. En esta ocasión
hay otros hechos hacia los que quiere
atraer nuestra atención, porque
contienen unas lecciones muy
importantes para la vida cristiana.

Lucha y confianza

Quizás Pedro y sus compañeros
pensaban que, al terminar de hablar,
Jesús regresaría a la orilla y seguiría
su camino. Pero no fue así: se dirigió
a ellos y les pidió que volviesen a
comenzar su tarea, la que estaban ya
a punto de terminar. Se



sorprendieron, pero Simón tuvo la
grandeza de ánimo de sobreponerse
al cansancio y contestar: «Maestro,
hemos estado bregando durante toda
la noche y no hemos pescado nada;
pero sobre tu palabra echaré las
redes» [1].

Habían trabajado toda una noche. Y
había sido en vano. Sabían hacerlo,
era su profesión, tenían experiencia.
Pero todo eso no había bastado:
habían regresado cansados y de
vacío. No parece aventurado suponer
que estarían desanimados. Quizás a
alguno se le había ocurrido incluso
que con aquel oficio no se podía ir
adelante y había experimentado el
deseo –más o menos contenido– de
dejarlo todo, porque le invadía una
sensación de inutilidad.

Sabemos que esta historia termina
con una pesca abundantísima. Si nos
preguntamos por la diferencia entre
esa eficacia y el fracaso nocturno, la



respuesta es inmediata: la presencia
de Jesucristo. Todas las demás
circunstancias de este segundo
intento parecen menos favorables
que las del primero: las redes sin
terminar de lavar, la hora poco
apropiada, la deteriorada condición
física y anímica de los pescadores...

El Señor se sirve de todo esto para
darles –y para darnos– una
enseñanza espiritual muy
importante: sin Cristo no hacemos
nada. Sin Cristo, el fruto de la lucha
será cansancio, tensión, desánimo,
ganas de dejarlo; sin Cristo
trataremos de engañarnos echando a
las circunstancias la culpa de nuestra
ineficacia; sin Cristo nos invadirá la
sensación de inutilidad. En cambio,
con Él la pesca es abundante.

La santidad no consiste en el
cumplimiento de un conjunto de
normas. Es la vida de Cristo en
nosotros. Por eso, más que en hacer,



está en dejar hacer, en dejarse llevar;
pero correspondiendo. «Tú, cristiano,
y por cristiano hijo de Dios, has de
sentir la grave responsabilidad de
corresponder a las misericordias que
has recibido del Señor, con una
actitud de vigilante y amorosa
firmeza, para que nada ni nadie
pueda desdibujar los rasgos
peculiares del Amor, que Él ha
impreso en tu alma» [2].

Cuando luchamos por ser santos, el
hilo de nuestra voluntad se
encuentra con el hilo de la Voluntad
de Dios y se entrelaza con él para
formar un tejido único, una sola
pieza que es nuestra vida. Esa trama
ha de ir haciéndose cada vez más
densa, hasta que llegue un momento
en que nuestra voluntad se
identifique con la de Dios, de tal
modo que no seamos capaces de
distinguir una de la otra, porque
quieren lo mismo.



Casi al final de su vida en la tierra,
Jesús confía a San Pedro: «en verdad,
en verdad te digo: cuando eras más
joven te ceñías tú mismo y te ibas
adonde querías; pero cuando
envejezcas extenderás tus manos y
otro te ceñirá y llevará adonde no
quieras» [3]. Antes te apoyabas en ti,
en tu voluntad, en tu fortaleza; antes
pensabas que tu palabra era más
segura que la mía [4]... y ya ves los
resultados. A partir de ahora te
apoyarás en Mí y querrás lo que Yo
quiera... y las cosas irán mucho
mejor.

La vida interior es una tarea de la
gracia que requiere nuestra
cooperación. El Espíritu Santo sopla e
impulsa nuestra barca. Para nuestra
correspondencia disponemos de dos
remos, por decirlo de algún modo: de
una parte, nuestro esfuerzo personal;
de otra, la confianza en Dios, la
seguridad de que Él no nos deja. Los
dos remos son necesarios y hemos de



desarrollar los dos brazos si
queremos que la vida interior
avance. Si falla uno, la barca gira
sobre sí misma, es muy difícil de
gobernar; el alma camina entonces
como a la pata coja: no avanza, se
agota, termina por desfallecer y cae
fácilmente.

Si falta la decisión eficaz de luchar, la
piedad es sentimental, las virtudes
escasean: el alma parece llenarse de
buenos deseos, que resultan sin
embargo ineficaces cuando llega el
momento del esfuerzo. Si, en cambio,
todo se confía a una voluntad fuerte,
a la decisión de lucha sin contar con
el Señor, el fruto es aridez, tensión,
cansancio, hastío de una pelea que
no trae peces a las redes de la vida
interior y del apostolado: el alma se
encuentra, como Pedro y sus
compañeros, en la noche infructuosa.

Si advertimos que algo de esto nos
sucede, si a veces caemos en



desánimos por apoyarnos demasiado
en nuestro conocimiento o
experiencia, en nuestra voluntad
decidida y fuerte... y poco en
Jesucristo, pidamos al Señor que
suba a nuestra barca. Nos importa
mucho su presencia; mucho más que
los resultados de nuestro esfuerzo. Es
de notar que el Señor no promete
una gran pesca, y Simón no la espera.
Pero advierte que de todas maneras
vale la pena trabajar por el Señor:
«in verbo autem tuo laxabo retia» 
[5].

Abandono

Volvamos ahora un poco atrás y
dirijamos nuestra mirada a la
petición de Jesús. «Guía mar adentro,
y echad vuestras redes para la pesca»
[6].

Duc in altum. Lleva la barca a lo
profundo. Para adentrarse en la vida
interior hay que renunciar a tener
los pies en un terreno firme,



totalmente dominado; es preciso
avanzar hasta lugares donde
fácilmente habrá olas, donde la
barca se mueve y el alma advierte
que no lo controla todo, donde si
cayéramos al agua podríamos
hundirnos.

¿No estaremos más seguros en la
orilla, o donde el agua no supere las
rodillas, o la cintura, o al máximo los
hombros? Quizá, efectivamente, nos
sentiríamos más seguros. Pero en la
orilla no se pesca nada que valga la
pena. Si queremos echar las redes
para pescar tenemos que llevar la
barca a lo profundo, tenemos que
sacudirnos el miedo a perder de vista
la costa.

¡Cuántas veces Jesucristo echa en
cara a los discípulos su miedo!: «¿por
qué os asustáis, hombres de poca
fe?» [7]. ¿No mereceremos nosotros
ese mismo reproche?: ¿por qué no te
fías?, ¿por qué quieres dominarlo y



controlarlo todo?, ¿por qué te cuesta
tanto caminar cuando el sol no luce
en todo su esplendor?

El alma tiende instintivamente a
buscar referencias, señales que le
confirmen que va bien. El Señor nos
las concede en muchas ocasiones,
pero no creceremos en la vida
interior si dejamos que nos
obsesione la necesidad de comprobar
nuestro progreso.

Quizá tenemos la experiencia de que
en momentos de inquietud, en los
que no poseemos un juicio claro
sobre nuestra rectitud y nos dejamos
arrastrar por el deseo de buscar a
toda costa una respuesta,
terminamos atribuyendo a una
circunstancia nimia un valor del que
objetivamente carece: una mirada
sonriente o seria, un elogio o una
corrección, una circunstancia
favorable o un revés, bastan para
colorear con su tono brillante u



oscuro hechos con los que no
guardan relación alguna.

El crecimiento en la vida interior no
depende de que estemos seguros de
cuál es la Voluntad de Dios. El afán
desmesurado de seguridad es el
punto donde el voluntarismo se
encuentra con el sentimentalismo.
En ocasiones, el Señor permite una
inseguridad que, bien enfocada, nos
ayuda a crecer en rectitud de
intención. Lo que importa es
abandonarse en sus manos, y en este
fiarse de Él se encuentra la paz.

Con nuestra lucha no buscamos
provocarnos sentimientos
agradables. Muchas veces los
tendremos; otras, no. Un poco de
examen posiblemente nos haga
descubrir que los buscamos con
mayor frecuencia de la que
imaginamos, si no en sí mismos, sí
como señal de que nuestra lucha es
eficaz.



Lo advertiremos, por ejemplo, al
experimentar desánimo ante una
tentación a la que no cedemos, pero
que persiste; al sentir fastidio porque
algo nos cuesta y –así razonamos– no
nos debería costar; al notar molestia
porque la entrega no nos atrae del
modo sensiblemente arrollador que
nos gustaría...

Hemos de luchar en lo que podemos
luchar, sin darnos de cabeza contra
lo que no está en nuestra mano
dominar: los sentimientos no están
totalmente sometidos a nuestra
voluntad y no podemos pretender
que lo estén.

Nosotros hemos de aprender a
abandonarnos, dejando en manos de
Dios el resultado de nuestra lucha,
porque sólo la confianza en Él vence
esas inquietudes. Si queremos ser
pescadores de altura, hemos de
llevar la barca in altum, donde no
hacemos pie; hemos de superar el



deseo de buscar referencias, de
experimentar que vamos adelante.
Pero para conseguirlo es decisivo
apoyarse en la contrición.

Recomenzar

Simón y sus compañeros siguieron el
consejo del Señor «y recogieron gran
cantidad de peces. Tantos, que las
redes se rompían» [8] Del fruto de
aquella audacia se beneficiaron otros
que vinieron a ayudarles, y las dos
barcas se llenaron tanto que casi se
hundían. Abundancia tan
extraordinaria, llevó a Pedro a
advertir la cercanía de Dios y a
sentirse indigno de tal familiaridad:
«Apártate de mí, Señor, que soy un
hombre pecador» [9]. Sin embargo,
pocos minutos después, «dejadas
todas las cosas, le siguieron» [10]. Y
fueron fieles hasta la muerte.

Pedro descubrió al Señor en aquella
pesca extraordinaria. ¿Habría
reaccionado de la misma manera si



la noche anterior le hubiera ido bien
en su trabajo? Quizás no. Quizás en
un fruto especialmente generoso
habría reconocido una ayuda de
Jesucristo, pero no habría advertido
hasta qué punto Dios estaba cerca y
todo se lo debía a Él. Para que el
milagro moviera el alma de Simón,
convenía que la noche anterior le
hubiera ido muy mal a pesar de su
empeño sincero.

El Señor se sirve de nuestros defectos
para atraernos a Él, siempre que nos
esforcemos sinceramente por
vencerlos. Por eso, luchando, hemos
de querernos como somos, con
nuestros defectos. Al hacerse
hombre, el Verbo asumió unas
limitaciones: las propias de la
condición humana, ésas ante las que
nosotros a veces nos rebelamos. En el
camino de identificación con Cristo
es clave asumir los propios límites.



Tantas veces es precisamente la
conciencia serena de nuestra
indignidad la que nos hace descubrir
a Cristo a nuestro lado, porque
vemos claro que los peces que hay en
nuestras redes no los ha puesto ahí
nuestra pericia, sino Dios. Y esa
experiencia nos llena de gozo y nos
convence una vez más de que es la
contrición la que nos hace avanzar
en la vida interior.

Entonces, como Pedro, nos lanzamos
a los pies de Jesucristo; y, también
como él, terminamos por dejarlo
todo –¡incluso esa pesca
extraordinaria!– para seguirle,
porque sólo nos importa Él.

La prontitud para la contrición
marca la senda de la alegría.
«Precisamente tu vida interior debe
ser eso: comenzar... y recomenzar» 
[11]. ¡Qué honda alegría experimenta
el alma cuando descubre en la
práctica el significado de estas



palabras! No cansarse de
recomenzar: he aquí un secreto para
la eficacia y para la paz. Porque
quien tiene esa actitud deja trabajar
al Espíritu Santo en su alma,
colabora con Él sin pretender
sustituirle, lucha con toda energía y
con plena confianza en Dios.

Publicado en 2011. Audio incluido en
octubre de 2018.

[1] Lc 5, 5.

[2] Forja, n. 416.

[3] Jn 21, 18.

[4] Cfr. Mt 26, 34-35.

[5] Lc 5, 5.

[6] Lc 5, 4.

[7] Mt 8, 26. Cfr. Mt 14, 31.



[8] Lc 5, 6.

[9] Lc 5, 8.

[10] Lc 5, 11.

[11] Camino, 292.

J. Diéguez

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/editorial-
fiarse-de-dios/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/editorial-fiarse-de-dios/
https://opusdei.org/es-ar/article/editorial-fiarse-de-dios/
https://opusdei.org/es-ar/article/editorial-fiarse-de-dios/

	Fiarse de Dios

