
opusdei.org

Santa María, el atajo
que lleva a Dios

Un «retrato mariano» de san
Josemaría, publicado por don
Javier Echevarría en 1978.

30/11/2020

Este artículo, con el título “El amor a
María Santísima en las enseñanzas de
Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer”, fue publicado en Palabra,
num. 156-157, (1978), pp. 341-345, y
en la colección de “Folletos MC”, n. 19,
Madrid 1978. Cuando el autor escribe
“el Padre”, se refiere a san Josemaría
Escrivá de Balaguer, fundador del

https://opusdei.org/es-es/article/biografia-de-san-josemaria-2/
https://opusdei.org/es-es/article/biografia-de-san-josemaria-2/


Opus Dei, que había fallecido tres
años antes. Por fidelidad al original,
se han mantenido así esas referencias.

*****

Necesariamente, por la brevedad del
espacio, he de conformarme con
esbozar el tema. Confío en que
Nuestra Señora, a quien tan
apasionadamente amó Mons. Escrivá
de Balaguer, y en que este sacerdote
de Dios, a quien con tanto desvelo
cuidó Santa María, despierten en el
alma de todos ansias más ardientes
de llevar en lo sucesivo una vida más
mariana.

La eficacia de un alma fiel

En estos días pasados, leía una vez
más aquellas palabras del Apóstol a
los de Corinto: conozco un hombre
que cree en Jesucristo[1], y con
rapidez inmediata mi pensamiento
ha volado a la figura del Fundador
del Opus Dei. Me ha parecido,

https://opusdei.org/es-es/article/biografia-de-san-josemaria-2/


además de lógica, una reacción
natural, que no he querido atenuar y
que he agradecido al Señor.

Me he acordado entonces de aquel
consejo que, para adentrarnos en los
caminos que conducen hasta el
Señor, con tanta frecuencia nos
repetía, porque deseaba que
conociéramos siempre más
íntimamente a nuestro Dios. Le
gustaba que los cristianos, los hijos
de Dios, aprendiéramos a participar
muy directamente en las escenas
evangélicas, fijándonos
detenidamente en el Maestro, de una
parte, para asimilar a fondo sus
enseñanzas; y de otra, contemplando
las reacciones de aquellos que eran
amigos del Dios hecho Hombre o
simples espectadores, para tratarle
con aquel afecto que arrancaba los
derroches de la misericordia divina.

Y me ha venido también a la cabeza,
en una concatenación de ideas, aquel



interés del Padre, tan intenso, por
imaginarse cómo sería la mirada del
Señor, cómo sonaría el tono de su
voz, qué franca y contagiosa se
abriría su sonrisa, qué amables se
plasmarían los gestos de su rostro...
Por eso, he considerado que, con la
buena lógica de ese mismo consejo,
un atajo claro, para llegar a Dios, se
nos dibuja con la conducta de este
sacerdote tan amigo del Creador, tan
íntimo del Salvador. Y me atrevo a
sugerir que meditar con profundidad
su vida, que sólo sabe de Dios, nos
acercará a pasos agigantados a la
vida de la gracia.

No pretendo hacer afirmaciones
generales, como si por mi condición
filial hubiera de dejar escrito que el
Padre supo coronar acabadamente
bien su tarea. No le hacen falta
panegíricos de ningún estilo, porque
ya goza íntimamente de Dios y ese
tesoro es lo que buscaba. Y tampoco
los que somos sus hijos, apoyados en



sonidos huecos, podríamos continuar
en la tierra la Obra que nuestro
Fundador comenzó: la Trinidad
Beatísima y la humanidad entera
esperan, como sucedió en el camino
del Padre, afirmaciones hechas
realidad, con fe, con esperanza, con
caridad, con piedad, con doctrina;
afirmaciones hechas realidad en las
circunstancias cotidianas, en las
propias del hombre corriente, de la
mujer de hoy. Se equivocaría quien
viera en estas consideraciones una
postura presuntuosa, porque de 
todos esperan el Cielo y la tierra una
conducta coherente a su misión
personal.

De poco serviría también que me
limitara a decir, en estos párrafos,
que el Padre recorrió con paso divino
su peregrinación terrena. Si aquí
abajo no apeteció glorias humanas,
más le sobran —y no es repetición—
allá en el Cielo elogios que ya nada
añaden a su cercanía, tan próxima, a



Dios Padre, a Dios Hijo, a Dios
Espíritu Santo, en unión con la
Virgen Santísima, con San José y con
toda la corte celestial. Sí, el Padre
gastó heroicamente sus jornadas,
una a una, minuto a minuto,
luchando, peleando tenazmente,
también contra sí mismo, es decir,
amando sin cansancio la amabilísima
y justísima Voluntad de Dios para su
existencia concreta, aunque en
ocasiones el cuerpo se rindiera o se
doblara por la fatiga.

Durante los años en los que, por
bondad del Señor, pude convivir con
el Padre, al contemplar sus
respuestas tan enterizamente
cristianas ante las situaciones más
dispares en las que el Señor le ponía,
con frecuencia he deseado —para las
almas todas y para mí— creer como
creía el Padre, esperar como
esperaba el Padre, amar como amaba
el Padre. Y esta petición continúa
siendo válida, ahora con nuevos



acentos, porque su conducta se ha
convertido en ejemplo seguro, y
porque su celo sacerdotal —su
sacerdocio eterno— se ha vuelto
caudal abundantísimo de gracias.
Continúa siendo válida, quizá con
una pequeña modificación: que
amemos como ama actualmente el
Padre, para que sepamos creer y
esperar en Dios, suceda lo que
suceda, sin desalientos ni cobardías.

Realmente, este ruego no es más que
un eco del clamor que, en los cinco
Continentes, se alza al Cielo,
entonado por personas de todos los
ambientes, que se acogen a la
intercesión de este sacerdote al que
consideran santo.

Con fidelidad mariana

Muy alta fue la mira que el Padre se
impuso: llegar aquí a una intimidad
estrecha con el Señor, en medio de
los quehaceres habituales, para
gozarle después eternamente. Y, en



su esfuerzo de santificación
cotidiana, destaca con relieve un
rasgo que viene a ser como la pauta,
como la regla de oro de su caminar:
su devoción a María Santísima.

Tengo encuadrado el arco de vida del
Padre que yo conocí, entre dos
sucesos marcados por su contenido
mariano. La misma tarde que le
saludé como hijo suyo, pude
acompañarle hasta un centro de
retiros espirituales —Molinoviejo—,
en fase de primera construcción;
ocurría esto en noviembre de 1948.
Aparte de otros muchos detalles, en
los que se palpaba la dimensión
sobrenatural con que siempre se
movía, nos llamó poderosamente la
atención que, al entrar en el oratorio
—ocupado entonces por pintores,
otros socios del Opus Dei—, se dirigió
como más aprisa hacia el presbiterio,
para mirar con un saludo a la imagen
de Nuestra Madre, recién pintada en
el retablo. A continuación, mientras



hacía sugerencias a los artistas,
alababa su trabajo, y nos animaba a
soñar con los miles de almas que allí
se encontrarían con Dios..., se acercó
a la sillería y, con el tono de quien
lanza el piropo más limpio y más
sentido, fue leyendo las distintas
alabanzas que a Nuestra Señora se le
dedican, grabadas con adornos en los
respaldos de los asientos corridos.
Sin percatarnos cómo, pienso que
cada uno de los presentes se iba
uniendo interiormente a aquel
diálogo encendido, entre el hijo
agradecido y la Madre más generosa.
Así discurrió siempre el modo de
actuar del Padre: enseñar, haciendo;
y enseñar, cogido fuertemente de la
mano de Santa María.

La última vez que le vi en vida, pocos
segundos antes de dejarnos en la
mañana del 26 de junio de 1975, puso
con ternura su mirada en la imagen
de la Virgen de Guadalupe, ¡en Ella!,
que ya le esperaba impaciente, para



acompañarle en el paso que separa
la tierra del Cielo: de la mano de
Nuestra Señora entró el Padre en la
morada eterna, para recibir de Dios
ese abrazo interminable que con
tanto ardor deseó desde su
adolescencia. Santa María se ocupó
de hacerle realidad, a partir de
entonces con nuevas y definitivas
características, la jaculatoria que,
para descubrir la Voluntad divina, se
compuso el Fundador del Opus Dei: 
Domina, ut videam! Desde ese
mediodía romano, Nuestra Madre
abrió la mirada, para siempre, a
quien tan incansablemente esperó
ver el rostro de Dios.

El atajo que lleva a Dios

Con la seguridad más absoluta de
que el itinerario mariano del Padre
encierra una intensidad de vida,
extraordinariamente superior a lo
que pueda imaginarme con la más
limitada fantasía, sólo con lo que he



presenciado, y contando para mí
como principio aquel viaje por
Castilla, he comprobado que se
cumplía a la letra aquella
aseveración que escribió: «el
principio del camino, que tiene por
final la completa locura por Jesús, es
un confiado amor hacia María
Santísima».[2]

En más de una ocasión, al hablarnos
de la Providencia de Dios, hemos
escuchado del Padre una
consideración muy fascinante; le
gustaba saborear que todo lo divino,
cuando se refiere directamente a las
criaturas, se hace muy humano. Y se
fijaba en que, siendo enteramente
sobrenatural el amor de Santa María
para Nuestro Señor, no cabía
imaginarse un amor más humano
que el que Ella albergó en su
corazón. María, al participar en el
misterio de la Encarnación por aquel
fiat!, que se prolongó a lo largo de su
estancia en la tierra, dedica a Dios su



cuerpo, sus sentidos y potencias, todo
su ser. Y la segunda Persona de la
Trinidad se encarna, valiéndose de la
respuesta sobrenatural y humana de
la Virgen, también para damos a
entender que, cuanto más
sobrenaturales seamos, más
capacidad tendremos de acercarnos
a todas las criaturas.

Ante el panorama inmenso que nos
ha abierto la fidelidad de Santa
María, el Padre rechazó la
posibilidad de una vida desamorada,
árida, esclava del pobre egoísmo
inútil. Tampoco la deseó para los
demás, y se afanó continuamente con
el fin de contagiarles su inagotable
descubrimiento de felicidad y de
amor, encaminándoles por la senda
de la alegría de vivir, pero de un
vivir en cristiano, en gracia de Dios.
De esta ambición apostólica brotaba
su empeño por enseñar a cuantos le
rodeaban el sendero seguro, siempre
practicable, para ir y volver al Señor:



el trato con María. La Virgen, Madre
del Señor y Madre nuestra,
comentaba de modo gráfico, es el
atajo para llegar a Dios.

En cada jornada

Con qué ilusión diaria recorría el
Padre personalmente ese trayecto.
Apenas comenzaba su mañana,
después de un serviam! rendido a la
Trinidad, le hemos visto coger
cuidadosamente una imagen de la
Virgen, que tenía junto a la cabecera
de su cama, y en sus manos —con un
beso de devoción— daba ya su
primer paso, se podía decir que
coincidía con su primer paso físico,
porque luego se adelantaba para
dejar en su sitio la imagen. A
continuación, en cauce sereno,
recordando oraciones aprendidas de
sus padres, renovaba para aquel día
el ofrecimiento de todo su ser y de
todo su quehacer, aceptando lo que
el Señor dispusiera.



¿Cómo era su devoción a la Virgen,
expresada sin interrupción,
contando con Ella para todo ya desde
el punto de la mañana? Tierna y
recia, honda y sincera, alegre y
serena, entusiasmada y piadosa, cada
vez con más renovado amor de
enamorado apasionado. No era
posible oírle hablar de la Madre de
Dios sin quedarse removidos o, al
menos, convencidos de que la amaba
con locura. En sus palabras se unían
una piedad filial, que desarmaba
toda resistencia, y una sabiduría
teológica, que atraía por la fuerza
convincente de su luz.

La conducta del Padre fue siempre
humana, entrañablemente humana,
porque todas sus acciones brotaban
de una superabundancia de unión
con Dios, al amparo de Santa María.
Había calado hasta su raíz más
profunda que la Virgen Santísima,
«la obra maestra de Dios»[3], es la
criatura que más ha tratado a la



Trinidad, con un trato que dispuso su
corazón para ser Madre de toda la
humanidad, y para ocuparse de cada
uno como, si sólo cada uno de
nosotros existiera para Ella. Muy
grabado tuvo el Padre en su alma y
en su inteligencia que, para
reaccionar con el debido sentido
cristiano, en esta tierra no cabe
encontrar mejor Maestra que María,
ni nadie más dispuesto a enseñarnos
que Ella, y aprovechó al máximo las
lecciones de tan segura escuela.

Transmitía luego este razonamiento
a los demás con la fuerza de su
propia conducta, es decir, aconsejaba
este itinerario mariano a todos —a
sus hijas, a sus hijos, a cuantos se le
acercaban— con la convicción de
quien lo tiene bien experimentado.
Para llegar a formar en nosotros ese 
alter Christus, el ipse Christus, que
cada uno ha de ser, solía el Padre, en
su trabajo, en sus traslados de un
lugar a otro, en sus oraciones



vocales, en su conversación
habitual..., siempre, buscar el
recurso mariano —quizá con una
mirada a una imagen—, y pensaba
cómo se comportaría Ella en esa
ocupación concreta: «hazlo», nos ha
repetido con incansable
machaconería, «y comprobarás que
con la Virgen hasta lo difícil se
vuelve fácil, y lo que parece
monótono adquiere un relieve
distinto y atractivo». Tenía en la
mesa donde trabajaba una tabla
pequeña con una Dolorosa. No se
recataba en besarla piadosamente
muchas veces, también cuando el
peso de la fatiga —se hacía sentir, y
luego recogía de nuevo su atención
sobre los papeles, que salían de sus
manos con la seguridad de que Ella
había presidido su estudio y de que
el Señor había dirigido su decisión.

Predicaba con la palabra y con los
hechos —más con los hechos que con
la palabra, y eso que habló siempre y



mucho de Dios—, lo que escribió
tiempo atrás: «Me gusta volver con la
imaginación a aquellos años en los
que Jesús permaneció junto a su
Madre, que abarcan casi toda la vida
de Nuestro Señor en este mundo. (...).
Con cuánta ternura y con cuánta
delicadeza María y el Santo Patriarca
se preocuparían de Jesús (...). Por eso
la Madre —y, después de. Ella, José—
conoce como nadie los sentimientos
del Corazón de Cristo, y los dos son el
camino mejor, afirmaría que el
único, para llegar al Salvador»[4].

María nos atiende y nos entiende

Muy difícil de describir resulta, para
dar una idea exacta, la seguridad con
que el Fundador del Opus Dei se
abandonaba en Santa María. Aquella
oración confiada, que le dejó
enteramente inmóvil ante la
Guadalupana, hincado de rodillas
durante largo espacio de tiempo, no
es más que una pincelada. Y cuando



después le preguntaban sus
impresiones sobre el Nuevo
Continente, contestaba en seguida,
sin vacilar un momento, que había
cruzado el charco sólo por ver a Ella,
y para aprender de las gentes que allí
la veneraban.

No me cabe la menor duda de que
esa confianza, con que el Padre
invocó perseverantemente a la
Virgen, brotaba de la persuasión más
absoluta de que su vida entera
interesaba a María, y nada mueve
tanto a las criaturas a amar —así nos
ha creado el Señor, con este orden—
como la certeza de saberse amadas.

María, que en su limitación humana
ha abarcado con su amor a la
Trinidad, es una Madre que vuelca
su cariño en nosotros. Por eso el
Padre gozaba repasando, meditando,
cantando y predicando las
características de ese amor maternal:
que no tiene en cuenta nuestros



desafectos, en cuanto acudimos a
Ella; que perdona por adelantado;
que no nos considera egoístas, aun
cuando la busquemos sobre todo en
las dificultades; que nos entrega a su
Hijo, para que nos acerquemos de
una vez a la verdadera felicidad.

Nunca se borrará de nuestra
memoria la expresión tan encendida
del rostro del Padre, cuando un
amigo quiso conocer cómo se
veneraba a la Virgen en el Opus Dei.
Se volvió a los que le
acompañábamos, y nos preguntó:
«¿Cuántas imágenes de Nuestra
Madre hemos puesto por el
mundo?». No nos dio tiempo a
responder, porque se contestó el
mismo Padre. Pero más que el
número —muy grande, desde luego
—, era importante y representativo el
júbilo de su alma que le subió a la
faz, pensando que tantos hijos de
María Santísima, en los más distintos
países, la invocaban como Madre,



con la persuasión y la prueba de ser
escuchados.

Que la Virgen Santísima nos oye, es
una realidad que Mons. Escrivá de
Balaguer exponía con todo el vigor
de su fe operativa: porque desde que
era muy pequeño —y luego, durante
todos sus años—, se fió de Ella con
entera confianza, creyó y se
abandonó a su protección como
creen y se abandonan los niños en
brazos de su madre, y la Virgen
siempre llenó su corazón
saturándolo con creces, como sólo
Ella sabe dar.

A lo largo de su ministerio
sacerdotal, las enseñanzas del Padre
sobre la Madre de Dios reflejaban
una sabiduría, fruto de su
contemplación rebosante de piedad y
producto de un amor sin cortapisas.
Es verdad que se necesita un
conocimiento previo para poder
amar, y que ese conocimiento



despierta el amor; pero, después, la
verdadera sabiduría, la que llega a
profundidades insospechadas, nace
del querer intenso y extenso de la
voluntad, que busca más, que indaga
más y en toda circunstancia, para
amar decididamente siempre y a
toda hora.

Viene ahora a mi memoria el día de
la proclamación, del Dogma de la
Asunción: ¡con qué fervor esperó el
Padre ese reconocimiento solemne!
En Roma, lejos materialmente del
bullicio de la plaza de San Pedro,
muy recogido en oración, oyó con
suma piedad y atención, meditó y
agradeció las palabras del Papa
mientras promulgaba la nueva
Verdad de fe. Con la alegría de saber
que Ella está en Cuerpo y Alma en los
Cielos, se hacía aún más honda en su
mente la convicción de que María no
es una criatura excelsa que ya pasó,
ni tampoco una figura histórica que
nos ha dejado una estela luminosa o



un recuerdo magnífico: la Virgen
vive, con su Cuerpo y con su Alma, y
con todas aquellas delicadezas —
auténticas virtudes— que cultivó
para cuidar al Dios encarnado; con
aquella participación total —siempre
actual— en la Redención que nos
salva; con el poder sobre Cielos y
tierra que le fue concedido por Dios.
Con todo este bagaje de riqueza
infinita Ella se ocupa ahora de
nosotros. Todos los privilegios de
María enamoraban al Padre, y le
colmó de más gozo esa definición
pontificia de la Asunción a los Cielos,
porque siempre consideró y trató a la
Virgen como a una Madre llena de
vida y de amor, de la Vida y del Amor
de Dios que nunca perecen.

En la conducta del Padre, la certeza
de que María nos atiende era una
constante afirmación, que se
manifestaba como algo connatural.
Por la confianza y por la
espontaneidad con que le hablaba, se



veía —entraba por los ojos— que
existía un diálogo permanente; y a
los que estábamos a su alrededor
acababa por parecernos lógico el
recurso inmediato del Padre a la
Virgen, y consecuente la paz
inalterable que guardaba en su
comportamiento. A diario le hemos
escuchado el rezo de muchas
Avemarías, que de sus labios
sonaban muy distintas: el énfasis
familiar y pausado con que
pronunciaba cada frase, y
concretamente el ahora, nos traía a
la mente la demostración palpable de
que aquellas palabras eran la
prolongación, en voz alta, de una
conversación que nunca cesaba.

Pienso también que, cuando nos
invitó a recordar, en tierra mejicana,
el primer encuentro consciente con
nuestra Madre del Cielo,
aclarándonos que tenía
perfectamente claro en la cabeza
aquel instante de su infancia, se



produjo una doble reacción en
quienes le oíamos: de sorpresa, y de
completo entendimiento. De
sorpresa, porque ampliábamos el
conocimiento de esa intimidad
envidiable, que tanto bien nos
causaba en el alma; de ninguna
extrañeza, porque estábamos
acostumbrados a meditar que el
comienzo de un verdadero amor no
se puede olvidar. Muy confiada debió
ser ya esa primera petición del
Padre, y su invitación no buscaba
más que provocar en nosotros una
confianza mayor en Santa María.

La verdadera paz en esta tierra

El Fundador del Opus Dei gastó su
vida entera en mover las almas al
amor de Dios. Desde muy joven,
conocía los ardientes incendios que
el cariño y la devoción a Nuestra
Señora habían provocado en su
corazón y en el de otros muchos. Por
eso, con machaconería siempre



nueva y con completa seguridad,
recomendaba una y otra vez aquel
consejo que una mañana el Espíritu
Santo le descubrió, cuando daba
gracias después de haber recibido al
Señor: para llegar a la locura del
amor dé Dios, lo mejor es comenzar
por un confiado amor a Santa María.

Me imagino al Padre, en aquella
acción de gracias, urgido por sus
ansias de amor, con inquietud serena
y alborozada, porque las palabras,
los gestos, todo lo de aquí abajo
resulta insuficiente para mostrarse
agradecidos al Dios que se nos
entrega. Y, en medio de ese dolor de
amor, a causa de la poquedad
humana, percibiría la dulce ayuda de
la Virgen Inmaculada, que se
ocupaba de presentar a Dios Padre, a
Dios Hijo, a Dios Espíritu Santo, lo
que las criaturas, aun queriendo, no
somos capaces de expresar.



Seamos cuerdos —recobremos la
cordura cristiana, si la hemos
perdido—, y no nos cansemos
vanamente, consumiendo nuestras
fuerzas en una jadeante carrera para
alcanzar tan sólo alegrías caducas,
cuando se nos ofrece la intimidad
con Dios, en medio de los quehaceres
cotidianos, es decir, en medio de esas
mismas ocupaciones que la Virgen
santificó, porque era su hogar el
propio de una familia corriente. Así,
con esa decisión de imitarla,
saborearemos con anticipación el
Cielo en la tierra.

Si echamos una mirada al mundo,
comprobaremos que la humanidad
avanza en esta época, con cierta
frecuencia, desasosegada, con un
esfuerzo agotador, en pos de lo que
vale poco y apenas dura, olvidando
lo verdaderamente valioso. Nos
conviene detenernos en un parón
responsable, para remontarnos de
las cosas de la tierra hasta el Amor



que sacia sin saciar, como ha
conseguido el Padre fijándose
precisamente en Santa María.

No podemos olvidar que el Señor
vino a la tierra para cumplir toda
justicia[5]: para restaurar el orden
que la criatura había despreciado y
deshecho —y que se obstina aún en
despreciar—; para llenar este mundo
de un Amor que no tenía, y que se
empeña en desconocer. Pero, sobre
todo, no olvidemos que El desea que
sus hijos de todas las horas, los
cristianos —nosotros—, continuemos
alimentando en nuestro tiempo esa
hoguera que cauterizó las heridas del
universo.

María, escogida por gracia
especialísima para traernos a ese
Jesús instaurador del nuevo orden,
aportó en su totalidad lo que estaba
en sus manos: la humildad, virtud
que facilita desde la raíz el
cumplimiento eficaz de toda justicia.



Fue tan grande el abajamiento de la
Virgen que, además de secundar la
Voluntad divina sin oponerse ni en
un ápice tan siquiera, le ha valido la
alabanza de las generaciones por los
siglos de los siglos. Diariamente
repasó el Padre esta lección soberana
de María —que Ella vivió segundo a
segundo—, y le causó un impacto
imborrable, hasta escoger como
norma el ocultarse y desaparecer, y
así, a través de la vida del Padre, con
el nuevo y viejo sabor del Evangelio,
se prolongó a otra generación el
fuego de inextinguible felicidad que
Jesucristo, por María, comunicó a la
tierra muerta y apagada.

Diariamente miraba el Padre a Santa
María, y no se cansó de insistir a sus
hijas y a sus hijos, a todos los que
acudían a su consejo, en que
pusiésemos los ojos en Ella, de modo
que su presencia fuera constante y
patente en nuestra jornada; porque
con Ella, al poseer al Señor, infinita



fuente de paz y de alegría, nos
ocuparíamos de que sólo Dios se
luciera y de que las almas —también
la nuestra— se acercaran a esta paz,
que el mundo no puede dar.

Con la audacia del amor

«Si en algo quiero que me imitéis, es
en mi amor a la Señora». Fue ésta la
única excepción en la que el Padre se
ponía como ejemplo. Bastaba un
poco de conversación con el
Fundador del Opus Dei, para
comprender que ese comentario
nacía, como una consecuencia lógica,
de su experiencia para meterse en
Dios. Sin el amor divino, cuando no
estamos con Dios, los hombres —
todos, aunque tantos no quieran
reconocerlo— nos encontramos
desgarrados, inquietos, infelices y,
solos, no sabemos salir del límite
reducido de nuestra miseria: «Antes,
solo, no podías... —Ahora, has
acudido a la Señora, y, con Ella, ¡qué,



fácil![6]. Confía. —Vuelve. —Invoca a
la Señora y serás fiel».[7]

Mons. Escrivá de Balaguer era muy
agradecido, y nunca olvidó cuánto le
debía a la Virgen. En el año 1970 (en
México), mientras hacía una novena
a Nuestra Madre de Guadalupe,
pidiendo por la Iglesia Santa, por el
Romano Pontífice, por la Jerarquía,
por las almas todas, le ofreció
dedicarle un mosaico de la imagen
Guadalupana en el Santuario de
Torreciudad, que se había de colocar
en una capilla de los confesonarios.
Tenía grandes sueños de amor, y
estaba persuadido de que con la
ayuda de la Virgen —«la
Omnipotencia suplicante» — se
alcanzaba todo. «Este es el
propósito», le decía a Nuestra Madre:
«un mosaico en Torreciudad, ¡un
buen mosaico!, para que dure
perenne a través de los siglos, con
esa imagen tuya, ¡tan hermosa! Este
mes de mayo, que vivimos ahora—,



resplandecerá siempre. Te ofrezco
un futuro de amor, con muchas
almas. Yo —que no soy nada, que
solo no puedo nada— me atrevo a
ofrecerte muchas almas, oleadas de
almas, en todo el mundo y en todos
los tiempos, decididas a entregarse a
tu Hijo, y al servicio de los demás,
para llevarlos a El»[8]. El 28 de junio
de 1977, Don Álvaro del Portillo,
sucesor de Mons. Escrivá de
Balaguer, acudía a Torreciudad para
cumplir, con el mismo fervor
mariano heredado del Padre, esta 
manda del Fundador del Opus Dei.
Allí luce ya el mosaico de la Virgen
de Guadalupe, en una de las capillas
de confesonarios donde, a diario, la
Señora multiplica los milagros
invisibles que se operan en los
penitentes.

Dios colma siempre estos sueños de
amor agradecido, que nuestra Madre
presenta como realidad al Señor.
Como fruto del ejemplo y de las



enseñanzas de Mons. Escrivá de
Balaguer se elevan en el mundo —y
aumentarán con progresión divina—
millones de actos de amor a la
Virgen, que sigue acercando a sus
hijos a Dios Padre, a Dios Hijo, a Dios
Espíritu Santo.

Yo me atrevo a sugerir al lector que
pida a Santa María, Madre de Dios y
Madre nuestra, que ponga en las
almas de todos esos sueños de amor
que llenaron el corazón de Mons.
Escrivá de Balaguer; y añadiría aún:
que esa petición sea más intensa
cuando se refiera a los sacerdotes,
para que sólo sepamos hablar de
Dios, aleccionados constantemente
por el ejemplo de María.

El próximo mes de octubre, dentro
de poco, cumple el Opus Dei el 50º
aniversario de su fundación. Han
sido cincuenta años recorridos bajo
la protección de la Santísima Virgen.
Por eso, el modo con el que ha



querido Don Álvaro del Portillo que
se celebre este aniversario, ha
consistido en pedir a todas sus hijas e
hijos que lo vivan como un año
mariano. Un año para agradecer a
Nuestra Señora tanto amparo y tan
continuo auxilio, que seguirá
protegiendo la labor, porque a Ella se
dirige —con la misma devoción de
nuestro Fundador— la piedad de
quien ahora gobierna la Obra.

[1] 2 Cor 12, 2.

[2] J. Escrivá de Balaguer, Santo
Rosario, prólogo (Rialp, Madrid
1973), p. 12.

[3] J. Escrivá de Balaguer, Amigos de
Dios (Rialp, Madrid 1977), n. 292.

[4] Ibid., n. 281.

[5] Cfr. Mt 3, 15.

https://opusdei.org/es-es/page/mons-alvaro-del-portillo/


[6] J. Escrivá de Balaguer, Camino, n.
513.

[7] Ibid., n. 514.

[8] J. Escrivá de Balaguer, México,
1970.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/devocion-
virgen-maria-san-josemaria-javier-

echevarria/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-ar/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-ar/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es-ar/article/devocion-virgen-maria-san-josemaria-javier-echevarria/

	Santa María, el atajo que lleva a Dios

