opusdei.org

Dar mas sin ser
héroes

Ser santos es “dar lo mejor de
uno mismo” y, al mismo tiempo,
darse cuenta “de que al final
siempre es Dios quien lo hace
todo”. Texto sobre la santidad
que nos pide el Sefior.

06/01/2019

El episodio de la pesca milagrosa que
narra san Lucas puede ayudarnos a
descubrir lo que el Sefior nos pide a
cada uno; una peticidon que se
resume en una palabra exigente y a
menudo incomprensible: santidad.



Fijémonos en la vida de Jesus, que en
el momento en que se narra este
pasaje del Evangelio es un maestro
famoso, buscado, escuchado y
seguido por muchas personas. Jesus
ve dos barcas a orillas del lago de
Genesaret. “Los pescadores, que
habian desembarcado, lavaban sus
redes. Subiendo a una de las barcas,
la de Simdn, le pidi6 que se alejara
un poco de tierra. Desde la barca,
sentado, ensefiaba a la gente. Cuando
termind de hablar, dijo a Simén:
"Rema mar adentro y echad las
redes para la pesca’. Respondid
Simén: “Maestro, hemos estado
bregando toda la noche y no hemos
pescado nada; pero, por tu palabra,
echaré las redes”” (Lc 5, 2-5).

Como sabemos, la historia continua
con una pesca abundante, pero es
importante fijarse en el hecho de que
Jesus sube a la barca de los
pescadores y los llama, les pregunta,
les anima a hacer algo mas grande de



lo que ya estaban haciendo. Al
considerar esta historia, se nos
podria venir a la mente: “Si, deberia
hacer algo mas, pero bastante tengo
con sobrevivir...”. Es una reaccion
normal, pero equivocada. El Sefior
no nos dice: “No has hecho ni la
mitad de lo que tenias que hacer,
ahora tienes que hacer mas...”. Jesus
sube a la barca porque quiere saber
como se esta dentro de nuestra
barca: eso es la vocacion. Es una
llamada para dar lo mejor de uno
mismo. Curiosamente, en esa escena
la llamada se produce cuando los
pescadores lavan sus redes después
de haber trabajado toda la noche sin
éxito. Es decir, el Sefior llama a los
pescadores justo en el momento en
que han fracasado.

El cardenal Ratzinger, en un articulo
publicado en el Osservatore Romano
el dia de la canonizacion de san
Josemaria, el 6 de octubre de 2002,
sefiald que existe una idea



equivocada de lo que es la santidad:
“Sabiendo que en los procesos de
canonizacion se busca la virtud
heroica, casi inevitablemente se nos
mete un concepto erréneo de
santidad: "No es para mi’, podemos
pensar, porque no me siento capaz
de alcanzar las virtudes heroicas: es
un ideal demasiado alto”. La
santidad se convertiria entonces en
algo reservado a algunas personas
especiales, no a personas normales
como nosotros. “Pero se trata de una
concepcion equivocada de la
santidad, una percepcion erronea
que ha sido corregida —y este me
parece el punto clave- por el propio
Josemaria Escriva”.

El esfuerzo gimnastico por la
perfeccion

Sin embargo, sabemos que la
santidad normal y ordinaria no es
exclusiva de san Josemaria: hay
muchos otros testimonios de



santidad alcanzable —“la santidad de
la puerta de al lado”, la denoming el
Papa Francisco en Gaudete et
exsultate—. En efecto, existe una
concepcion muy peligrosa de lo que
es la santidad: la santidad concebida
como un esfuerzo gimnastico por
hacer todo a la perfeccion. Esta no es
la experiencia de los santos, ni es la
experiencia de los apostoles. Su
llamada no se explica porque fueran
buenos o porque en ese momento
estuvieran dando lo mejor de si. El
santo no es el que hace todo bien,
sino el que deja que la voluntad de
Dios actue en su vida. ¢Por qué?
Porque confia en El.

Por eso, el error debe corregirse en
primer lugar a nivel terminoldgico,
porque se habla de santidad en la
vida cotidiana, de santificacion del
trabajo, de una llamada a la santidad
dirigida a todos... Pero “las palabras
son importantes”, y si no se
entienden las palabras tenemos un



problema. No podemos dar por
supuesto que atribuimos su
verdadero significado a términos
como bienaventurado, manso,
santidad, pecado, reconciliacion,
eucaristia... En concreto, la
“santificacion” puede entenderse
equivocadamente como una especie
de perfeccion ética o incluso estética,
propia de una persona infalible
(“porque he aprendido y ya no me
equivoco”).

El Sefior no se sube a nuestra barca
porque hayamos pasado la noche
triunfando y pescando con éxito. En
realidad, a veces lo hara en los
momentos de fracaso: “Hemos
trabajado toda la noche y no hemos
pescado nada; pero por tu palabra
echaré las redes” (Lc 5, 5). Y Pedro
lanza las redes de nuevo, en contra
de su experiencia, porque el
pescador sabe que se pesca de noche.
Pero aun sabiendo esto, confia mas
en Dios que en su propia



experiencia. Este es el gran acto de
confianza de Pedro, gracias al cual
“se llevaron una enorme cantidad de
peces, hasta el punto de que las redes
casi se rompian. Tuvieron que llamar
a los comparieros de la otra barca
para que vinieran a ayudarlos.
Vinieron y llenaron las dos barcas
hasta casi hundirse” (Mt 5,6-7).

Si uno se fia de Dios, suceden cosas
que uno no espera. Santificar el
trabajo, santificarse en la vida diaria,
no significa que Dios nos
recompensa porque lo hacemos todo
bien y no nos equivocamos nunca.
Aunque no lo pensemos asi, en el
fondo, cuando cometemos un acto
malo, por orgullo, envidia o celos,
con frecuencia nos viene a la cabeza
pensar: “Ahora el Sefior me castiga
porque he hecho algo mal”. Esta es
una concepcion no evangélica, no
cristiana de la santidad. De igual
manera, la santificacion de la vida
familiar no equivale a que el orden



siempre reinara en casa. Una madre
0 un padre con hijos pequerios o
adolescentes puede tener la
tentacion de pensar: “Si santificara
mi vida diaria, mis hijos siempre
irian bien peinados, con las manos
limpias, los dientes blancos como en
los anuncios de pasta de dientes...”.
No, santificacion no es una
perfeccion externa de la vida diaria,
o de la vida social o familiar.
Significa mas bien tratar de poner
buena cara, incluso cuando el
desorden parece prevalecer; significa
sonreir pese a que todo en la jornada
vaya mal o nuestro entorno sea
cadtico y muestre su imperfeccion de
modo evidente.

Los santos, como nosotros

En la exhortacion Gaudete et
exsultate, el Papa Francisco recuerda
que “para ser santos, no es necesario
ser obispos, sacerdotes,

religiosos” (Gaudete et exsultate, n.



14). La santidad no es para personas
especiales. “Muchas veces nos
sentimos tentados -dice el Papa- a
pensar que la santidad esta
reservada a aquellos que tienen la
posibilidad de distanciarse de las
ocupaciones ordinarias para dedicar
mucho tiempo a la oracion”. Por
supuesto, no hay santidad sin
oracion, pero corremos el riesgo de
pensar (quiza después de leer la
biografia de un santo o el resumen
de dos lineas de su voz en Wikipedia)
que los santos son personas que
tuvieron frecuentes “arrebatos
misticos™...

Los santos, por el contrario, fueron
como cada uno de nosotros. No
escaparon a las ocupaciones
ordinarias, no lograron ser santos
escapando de la presion de las mil y
un preocupaciones y ocupaciones
que nos afectan a todos. Es gracias a
ellas que acudieron a la misericordia
del Sefior.



Por eso, la santidad es tratar de estar
en la realidad amando a los demas,
considerando las personas y las
situaciones como un don, viendo la
presencia de Dios en la propia
existencia diaria. La santidad no se
alcanza “a pesar” de la realidad en la
que nos encontramos, sino
precisamente a través de la realidad,
que consiste sobre todo en la familia
y el trabajo. Luego, pueden existir
situaciones extraordinarias, pero
antes de nada estd la situacion en la
que nos encontramos.

Lavar cada uno las propias redes

La santidad también significa lavar
las redes cuando parece que se
pierde el tiempo, porque la pesca no
ha servido para nada. Las redes son
las herramientas de trabajo para los
apostoles; para cada uno de nosotros
son las cosas que usamos
habitualmente. Lavarlas supone
mantenerlas en orden, es decir,



tratar de hacer las cosas con
puntualidad y sentido comun,
fomentando una actitud sonriente
mientras se vive una vida normal. Y
si a mi me parece que todo ha ido
mal, intento seguir poniendo buena
cara. Santidad no significa que todo
ha ido bien y que he conseguido
sonreir; significa que lo he intentado
y que, después de una noche entera
en la que no he pescado nada, al dia
siguiente lo intentaré de nuevo con
paciencia.

Luchar por la santidad significa
también ayudarse mutuamente entre
una barca y otra. Quiza en el
momento de la pesca nos demos
cuenta que tal vez fue decisivo lavar
las redes para que no se rompieran:
ese detalle de cuidado de las cosas
pequenas ha hecho que resistan. Y
ha sido necesaria entonces la ayuda
de otra barca. Luchar por la santidad
es tratar de ayudar en las
necesidades del otro sin pensar que



ahora “tiene que arreglarselas solo;
tiene su propio barco, yo tengo el
mio”.

Lavar las redes e ir hacia la otra
barca significa cultivar las virtudes y
las cualidades relacionales que
ayudan a llevarse bien con los
demas, porque no hay santidad
encerrada en una torre de marfil, en
un edificio donde todo es preciso y
no hay contratiempos. En la
convivencia ordinaria, aporta hablar
con sentido positivo, mas aun cuando
se trata de personas, para reconocer
las cosas buenas que han hecho. En
general, hablar bien de los demas,
mostrar estima, ayuda a crear ese
buen ambiente que san Pablo
recomienda: “Competid en la estima
hacia los demas” (Rm 12, 10). Esto
significa que se tiene que notar ese
amor; no se puede querer a una
persona sin manifestar ese carifio
con palabras o gestos.



En el mensaje que el Sefior ha
confiado a san Josemaria hay
también otro aspecto esencial. La
santidad en la vida diaria no es solo
una llamada a la vida individual de
una persona: hay algo mas. La
llamada especifica es una vocacion
personal, una especie de “ignicion
del bautismo”, que nos hace
descubrir que la normalidad de la
propia vida es una llamada y al
mismo tiempo una misién. Es preciso
sentirse enviado, con la misién de
llevar luz y afecto alli donde cada
uno desarrolla su propia vida. No
porque sea mejor, sino porque he
sido llamado. No se trata de una
eleccion hecha en virtud de una
supuesta superioridad, sino una
mision para la que el Sefior, en su
sorprendente imaginacion y bondad,
nos elige y nos envia por medio del
bautismo.

Atreverse a mas, sin ser héroes



Cuando se da cuenta de lo que ha
pasado, es decir, de que Jesus se ha
metido en su barca después de un
fracaso y de que entonces, paraddjica
y milagrosamente, la pesca ha sido
un éxito, Simén Pedro se arroja a los
pies de Jesus diciendo: “Sefior, aléjate
de mi porque soy un pecador” (Lc 5,
8). Pedro tiene miedo. Se trata de un
sentimiento normal cuando uno
percibe que Dios le llama. Si este
encuentro fuera una cuestion
académica, historica, si fuera objeto
de un estudio sobre otra época u
otras personas, no tendria miedo.
Pedro, por otro lado, tiene miedo de
como se puede transformar toda su
vida. Tiene miedo porque se siente
llamado personalmente a
involucrarse, a tratar de dar 1o mejor
de si mismo, aqui y ahora.

Recuerdo que en un encuentro con
jovenes, el Papa san Juan Pablo II
escucho a un grupo cantando “Se
puede dar mas”, una cancion que



habia ganado el festival de San
Remo. Inmediatamente después,
improviso un comentario sobre la
cancion y dijo que habia un verso
muy profundo: “Pueden atreverse a
mas sin ser héroes. Hay quienes
piensan que para atreverse a algo
hay que mostrar ya una virtud
heroica. Pero no todo es heroico, lo
que cuenta es el valor y siempre
podemos atrevernos a mas sin ser
héroes” (Juan Pablo II, Encuentro con
los jovenes del UNIV, 19 de abril de
1987). Se puede dar mas sin que esto
nos convierta en personas diferentes,
diversos de quien el Sefior quiere
que seamos. “Tu, Sefior —podriamos
decirle—, me pides que sea lo que soy,
pero siendo la mejor version de mi
mismo”. Es como cuando nos hacen
una foto y sonreimos. No es que la
sonrisa sea falsa, sino que al sonreir
estamos dando lo mejor que
llevamos dentro. Es la mueca la que
no es auténtica. La sonrisa siempre
es auténtica aunque suponga un


https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1987/april/documents/hf_jp-ii_spe_19870419_studenti-universitari.html

esfuerzo, y el Sefior nos pide una
santidad sonriente. Toda persona
que nos ama, si lo pensamos bien,
nos imagina sonrientes, porque es
nuestro verdadero rostro.

El cardenal Luciani, unas semanas
antes de convertirse en Juan Pablo I,
escribid que Josemaria Escriva de
Balaguer (que en aquel momento ni
siquiera habia sido beatificado)
habia ensefiado a convertir el trabajo
en una “sonrisa diaria”. Muchas
veces la santidad consiste en sonreir
a los propios limites, a los del
conyuge, del colega, de los amigos...
en definitiva, en sonreir a la
realidad, porque nos sabemos
mirados con carifio por nuestro
Padre Dios. No tenemos que ser
héroes pero, al mismo tiempo —diria
san Juan Pablo II- si que podemos
hacer mas.

Jesus comprende muy bien nuestro
miedo y el de Simon Pedro y dice:



“No tengas miedo”. Poco antes puede
leerse en el Evangelio de Lucas un
detalle muy bonito sobre el estado de
animo del apostol: “el asombro lo
habia invadido a él y a todos los que
estaban con €l por la pesca que
habian hecho” (Lc 5, 9), incluso a
Santiago y a Juan, los hijos de
Zebedeo y compafieros de Simon. Es
consolador saber que los tres
apostoles mas cercanos a Cristo,
cuando fueron llamados, sintieron
miedo, “se llenaron de asombro”, tal
vez pensando: “No puede ser, no soy
un profeta, no soy un santo”. Jesus
dice a Simon: “No tengas miedo. De
ahora en adelante seras pescador de
hombres” (Lc 5, 10). Es decir, a partir
de ahora no solo tendras un trabajo,
sino que ayudaras a otros a través de
tu vida, tu trabajo, tu presencia. Pero
debemos entender bien este “de
ahora en adelante”, que no significa
de una vez por todas; significa mas
bien que cada vez que tengamos
miedo, el Sefior nos dira: “No tengas



miedo, a partir de ahora... vuelve a
empezar”.

La fiesta liturgica de san Josemaria
es el 26 de junio. Unas semanas antes
de su muerte (a finales de marzo de
1975), san Josemaria celebro el 50°
aniversario de su ordenacion
sacerdotal e hizo una reflexion
espontanea e improvisada sobre su
vida: “He querido —decia— hacer la
suma de estos cincuenta afios, y me
ha salido una carcajada. Me he reido
de mi mismo, y me he llenado de
agradecimiento a Nuestro Sefior,
porque es El quien lo ha hecho todo”.

Esta es la santidad a la que estamos
llamados. No es la de los que dicen “a
partir de ahora mi trabajo, mis
relaciones, mis hijos seran como yo
digo”, sino la de los que se dan
cuenta de que al final siempre es
Dios quien lo hace todo. Al
contemplar la llamada de los
apostoles en el Evangelio, es bueno



recordar que Pedro, Santiago y Juan
cometeran después muchos errores,
pero que Jesus continuara
llamandolos. La llamada a la
santidad es diaria, no es de una vez
por todas, sino que se renueva cada
dia. Fuera de Nuestra Sefiora, no hay
santo que en la tierra no haya tenido
experiencia del pecado, y el Sefior no
se aleja de sus hijos por esta razon,
no se aleja de nuestra casa porque
nos equivoquemos, sino que sube
cada dia a nuestra barca. A nosotros
nos corresponde acogerlo, confiando
en la promesa de una vida llena de
frutos, de una vida hermosa.

Y vale la pena tratar de responder
cada dia, como la Virgen: “Hagase en
mi segun tu palabra” (Lc 1,38).

Carlo De Marchi




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/dar-mas-sin-
ser-heroes/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/dar-mas-sin-ser-heroes/
https://opusdei.org/es-ar/article/dar-mas-sin-ser-heroes/
https://opusdei.org/es-ar/article/dar-mas-sin-ser-heroes/

	​Dar más sin ser héroes

