
opusdei.org

«Dale gracias por
todo, porque todo es
bueno»

Agradecer, ante lo bueno y ante
lo malo, es saberse siempre
querido por Dios: gracias por
estar aquí a mi lado; gracias
porque esto te importa.

01/02/2018

Acertar con la propia vida: dar con lo
esencial, apreciar lo que vale, ver
venir lo malo, dejar pasar lo
irrelevante. «Si la riqueza es un bien
deseable en la vida, ¿hay mayor



riqueza que la sabiduría, que lo
realiza todo?» (Sb 8,5). La sabiduría
no tiene precio: todos la querrían
para sí. Es un saber que no tiene que
ver con las letras, sino con el sabor,
con la capacidad de percibir cómo
sabe el bien. Lo expresa de modo
certero el término sapientia,
traducción del griego sophia en los
libros sapienciales. En su significado
originario, sapientia denota buen
gusto, buen olfato. El sabio tiene un
paladar para saborear lo bueno. Da
nobis recta sapere, le pedimos a Dios,
con una antigua oración[1]: haz que 
saboreemos lo bueno.

La Escritura presenta esta sabiduría
como un conocimiento natural, que
brota con facilidad: «la ven con
facilidad los que la aman y quienes la
buscan la encuentran. Se adelanta en
manifestarse a los que la desean.
Quien madruga por ella no se cansa,
pues la encuentra sentada a su
puerta» (Sb 6,12-14).Sin embargo,



para adquirir esta connaturalidad es
necesario buscarla, desearla,
madrugar por ella. Con paciencia,
con la insistencia del salmo: «Oh,
Dios, Tú eres mi Dios, al alba te
busco, / mi alma tiene sed de Ti; / por
Ti mi carne desfallece, / en tierra
desierta y seca, sin agua» (Sal 63,2). Y
esta búsqueda es la tarea de una
vida. Por eso, la sabiduría va
llegando también con los años. La
sabiduría, lo ha dicho el Papa tantas
veces, haciéndose eco del Sirácide
(cfr. Si 8,9), es lo más propio de los
ancianos: ellos son «la reserva de
sabiduría de nuestro pueblo»[2]. Es
cierto que la edad también puede
traer consigo inconvenientes como el
arraigo de algunos defectos del
carácter, cierta resistencia a aceptar
las propias limitaciones, o
dificultades para comprender a los
jóvenes. Pero, por encima de todo
eso, suele brillar la capacidad de
apreciar, de saborear, lo
verdaderamente importante. Y eso



es, a fin de cuentas, la verdadera
sabiduría.

A este saber se refería san Josemaría
en una ocasión, hablando a un grupo
de fieles de la Obra: «Cuando pasen
treinta años, echaréis la mirada atrás
y os pasmaréis. Y no tendréis más
que acabar la vida agradeciendo,
agradeciendo…»[3] A la vuelta de los
años quedan, sobre todo, motivos de
agradecimiento. Se desdibujan los
contornos afilados de problemas y
dificultades que quizá en su
momento nos agitaron fuertemente,
y se pasa a verlos con otros ojos,
incluso con cierto humor. Se
adquiere la perspectiva para ver
cómo Dios le ha ido llevando a uno,
cómo ha ido dando la vuelta a sus
errores, cómo se ha servido de sus
esfuerzos… Quienes convivían con el
beato Álvaro recuerdan la frecuencia
y la sencillez con que decía: «gracias
a Dios». Esa convicción de que uno
no tiene más que agradecer recoge,



pues, un elemento esencial de la
verdadera sabiduría. La que Dios va
haciendo crecer en el alma de
quienes le buscan, y que pueden
decir, incluso antes de llegar a la
vejez: «Tengo más discernimiento
que los ancianos, porque guardo tus
mandatos» (Sal 119,100).

Todo es bueno

Desde las estrecheces y angustias de
su escondrijo en la Legación de
Honduras, san Josemaría escribía en
1937 a los fieles de la Obra que
estaban desperdigados por Madrid:
«Mucho ánimo, ¿eh? Procurad que
todos estén contentos: todo es para
bien: todo es bueno»[4]. La misma
tónica tiene otra carta, escrita al cabo
de un mes, a los que estaban en
Valencia: «Que os animéis. Que os
alegréis, si, naturalmente, os habéis
entristecido. Todo es para bien»[5].

Todo es bueno, todo es para bien. En
estas palabras se transparentan dos



textos de la Escritura. De un lado, el 
crescendo de alegría de Dios durante
la creación, que desemboca en la
conclusión de que «todo lo que había
hecho (…) era muy bueno» (Gn 1,31).
Del otro, aquella máxima de san
Pablo ―«todas las cosas cooperan
para el bien de los que aman a
Dios» (Rm 8,28)― que san Josemaría
condensaba en una exclamación:
«omnia in bonum!» Años antes, en la
Navidad de 1931, esas dos fibras de
la Escritura se entretejían en una
anotación que daría lugar más tarde
a un punto de Camino. Todo es
bueno, todo es para bien. El
reconocimiento por las cosas buenas
y la esperanza de que Dios sabrá
sacar un bien de lo que parece malo:

Acostúmbrate a elevar tu corazón a
Dios, en acción de gracias, muchas
veces al día. ―Porque te da esto y lo
otro. ―Porque te han despreciado.
―Porque no tienes lo que necesitas o
porque lo tienes.



Porque hizo tan hermosa a su Madre,
que es también Madre tuya.
―Porque creó el Sol y la Luna y
aquel animal y aquella otra planta.
―Porque hizo a aquel hombre
elocuente y a ti te hizo premioso...

Dale gracias por todo, porque todo es
bueno[6].

Como se puede observar a simple
vista, la secuencia de los motivos de
agradecimiento no sigue un orden
particular: si todo es bueno, lo es la
primera cosa que se nos presenta, y
la siguiente, y la otra… todas son
motivos de agradecimiento. «Porque
creó el Sol y la Luna y aquel animal y
aquella otra planta». Mira adonde
quieras, parece decirnos san
Josemaría: no encontrarás más que
motivos de agradecimiento. Se refleja
en estas líneas, en fin, una
admiración que se desborda ante la
bondad de Dios; un asombro que
recuerda el cántico de las criaturas



de san Francisco, en el que también
todo es motivo de agradecimiento:
«Alabado seas, mi Señor, por la
hermana luna y las estrellas (...).
Alabado seas, mi Señor, por el
hermano viento y por el aire, y la
nube y el cielo sereno, y todo tiempo,
por todos ellos a tus criaturas das
sustento (...). Alabado seas, mi Señor,
por aquellos que perdonan por tu
amor»[7].

«Porque te da esto y lo otro». Cuántas
cosas nos da Dios, y qué fácilmente
nos acostumbramos a ellas. La salud,
a la que se ha llamado «el silencio de
los órganos», es quizá un ejemplo
paradigmático: suele suceder que la
damos por descontado hasta que el
cuerpo empieza a hacerse notar; y
quizá solo entonces valoramos, por
su ausencia, lo que teníamos. El
agradecimiento consiste aquí, en
parte, en adelantarse; en afinar el
oído para percibir el silencio, la
discreción con la que Dios nos da



tantas cosas. «Las misericordias de
Dios nos acompañan día a día. Basta
tener el corazón vigilante para
poderlas percibir. Somos muy
propensos a notar solo la fatiga
diaria (…). Pero si abrimos nuestro
corazón, entonces, aunque estemos
sumergidos en ella, podemos
constatar continuamente qué bueno
es Dios con nosotros; cómo piensa en
nosotros precisamente en las
pequeñas cosas, ayudándonos así a
alcanzar las grandes»[8].

Sería empequeñecer este
agradecimiento pensar que se trata
simplemente de la respuesta a una
deuda de gratitud. Es mucho más:
precisamente porque consiste en 
saborear lo bueno, agradecer a Dios
es disfrutar con Él de las cosas
buenas que nos da, porque en
compañía de las personas queridas
siempre se disfruta más. Hasta lo
más prosaico puede ser entonces
motivo para pasarlo bien; para no



tomarse demasiado en serio; para
descubrir la alegría de vivir «en
medio de las pequeñas cosas de la
vida cotidiana, como respuesta a la
afectuosa invitación de nuestro
Padre Dios: «Hijo, en la medida de
tus posibilidades trátate bien (…) No
te prives de pasar un buen día» (Si
14,11.14). ¡Cuánta ternura paterna se
intuye detrás de estas palabras!»[9]

Todo es para bien

Acordarse de agradecer las cosas
buenas que Dios nos da es ya en sí
mismo un reto. ¿Qué decir de las
cosas menos agradables? «Porque te
han despreciado»: porque te han
tratado con frialdad, con
indiferencia; porque te han
humillado; porque no han valorado
tus esfuerzos... «Porque no tienes lo
que necesitas o porque lo tienes». Es
cuando menos sorprendente la
tranquilidad con la que tener y no
tener aparecen aquí bajo el mismo



signo. ¿Realmente es posible
agradecer a Dios la falta de salud,
trabajo, tranquilidad? Dar gracias
porque te falta tiempo ―cuántas
veces eso nos hace sufrir―; porque
te faltan los ánimos, las fuerzas, las
ideas; porque esto o aquello te ha
salido mal… Pues sí: también
entonces, nos dice san Josemaría,
dale gracias a Dios.

Esta actitud nos devuelve a las
contradicciones que san Josemaría
atravesaba cuando escribía esas
cartas desde la legación de
Honduras, y al contexto de
sufrimiento del que surgió la
anotación que está en el origen de
este punto de Camino[10]. La
invitación a agradecer lo malo, que
aparece de un modo más explícito
páginas adelante, tiene su origen en
una anotación de cinco días antes:
«Paradojas de un alma pequeña.
―Cuando Jesús te envíe sucesos que
el mundo llama buenos, llora en tu



corazón, considerando la bondad de
Él y la malicia tuya: cuando Jesús te
envíe sucesos que la gente califica de
malos, alégrate en tu corazón,
porque Él te da siempre lo que
conviene y entonces es la hermosa
hora de querer la Cruz»[11].

A pesar de su cercanía en el tiempo,
esta consideración se sitúa en el
marco de otro capítulo de Camino,
uno de los dos que versan sobre la
infancia espiritual. Sale así a la luz
una clave desde la que se puede
comprender el clima espiritual de
esa disposición a dar gracias a Dios
«por todo, porque todo es bueno». Si
el agradecimiento es un signo de la
sabiduría que acompaña a la edad y
a la cercanía con Dios, solo surge
donde hay una actitud de «abandono
esperanzado»[12] en las manos de
Dios; una actitud que san Josemaría
descubrió por la vía de la infancia
espiritual: «¿Has presenciado el
agradecimiento de los niños? —



Imítalos diciendo, como ellos, a Jesús,
ante lo favorable y ante lo adverso:
«¡Qué bueno eres! ¡Qué
bueno!...»[13]

Agradecer lo malo no es, desde luego,
algo que surja espontáneamente. De
hecho, al principio puede parecer
incluso algo teatral o incluso
ingenuo: como si negáramos la
realidad, como si buscáramos
consolación en… un cuento para
niños. Sin embargo, agradecer en
esas situaciones no es dejar de ver,
sino ver más allá. Nos resistimos a
agradecer porque percibimos la
pérdida, la contrariedad, el desgarro.
Nuestra mirada está todavía muy
pegada a la tierra, como sucede al
niño a quien le parece que se hunde
el mundo porque se le ha roto un
juguete, porque se ha tropezado, o
porque querría seguir jugando. En el
momento es un pequeño drama, pero
al rato seguramente se le pasa. «En la
vida interior, nos conviene a todos



ser (…) como esos pequeñines, que
parecen de goma, que disfrutan
hasta con sus trastazos porque
enseguida se ponen de pie y
continúan sus correteos; y porque
tampoco les falta ―cuando resulta
preciso― el consuelo de sus
padres»[14].

El agradecimiento del que nos habla
san Josemaría no es una especie de
manto que cubre lo desagradable,
como por arte de magia, sino un
gesto por el que levantamos la
mirada a nuestro Padre Dios, que nos
sonríe. Se abre paso así a la
confianza, un abandono que pone en
un segundo plano la contrariedad,
aunque nos siga pesando. Agradecer
cuando algo nos duele significa 
aceptar: «La mejor manera de
expresar gratitud a Dios y a las
personas es aceptarlo todo con
alegría»[15]. Seguramente lo primero
que sale no es un grito de alegría;
quizá todo lo contrario. Aun así,



aunque el alma se rebele, agradecer:
«Señor, no es posible… no puede
ser… pero gracias»; aceptar: «yo
querría tener más tiempo, más
fuerzas… yo querría que esta
persona me tratara mejor… yo
querría no tener esta dificultad, este
defecto. Pero Tú sabes más».
Pediremos a Dios que arregle las
cosas como nos parece que deberían
ser, pero desde la serenidad de que
Él sabe lo que hace, y de que saca
bienes de donde quizá solo vemos
males.

Agradecer lo malo, siempre con
palabras de la misma temporada del
«gracias por todo», supone «creer
como creen los niños, amar como
aman los niños, abandonarse como
se abandonan los niños»[16]. Más
allá de la forma particular que tome
ese abandono en la vida interior de
cada uno, esta actitud delinea la
convicción de que ante Dios somos
muy pequeños, y que así son



nuestras cosas. Y, a pesar de eso, a
Dios le importan, y más que a nadie
en el mundo. De ahí surge en
realidad el agradecimiento de 
saberse querido: gracias por estar
aquí a mi lado; gracias porque esto te
importa. En medio de la aparente
lejanía de Dios, percibimos entonces
su cercanía: le contemplamos en
medio de la vida ordinaria, porque
los problemas forman parte de la
vida ordinaria. Bajo las cuerdas de la
adversidad, surge así el motivo más
profundo por el que agradecemos lo
bueno y lo malo: gracias, porque
encuentro el Amor por todas partes.
El verdadero motivo de acción de
gracias, la raíz misma de la acción de
gracias, es que Dios me quiere, y que
todo en mi vida son ocasiones de
amar y de saberme amado.

En el sufrimiento por lo que nos
falta, por la frialdad, las carencias,
las consecuencias de nuestros
errores… se esconden, pues,



oportunidades para recordar, para
despertarnos al Amor de Dios.
Caemos en la cuenta de que, aunque
nos cueste renunciar a algo, aunque
nos cueste aceptar el dolor o la
limitación, ¿qué es lo que nos quita
eso, después de todo, si tenemos el
Amor de Dios? «¿Quién nos apartará
del amor de Cristo? ¿La tribulación, o
la angustia, o la persecución, o el
hambre, o la desnudez, o el peligro, o
la espada?» (Rm 8,35).

Resulta posible, así, dar «gracias por
todo, porque todo es bueno». La
locura cristiana de agradecerlo todo
tiene su origen en la filiación divina.
Quien se ha dado cuenta de que tiene
un Padre que le quiere no necesita,
en realidad, nada más. A un Padre
bueno, sobre todo, se le agradece. Así
es el amor de Jesús por su Padre:
Jesús es todo Él agradecimiento,
porque lo ha recibido todo de su
Padre. Y ser cristiano es entrar en ese
amor, en ese agradecimiento: Te doy



gracias, Padre, porque siempre me
escuchas (cfr. Jn 11,41-42).

No te olvides de agradecer

«Bendice, alma mía, al Señor, no
olvides ninguno de sus
beneficios» (Sal 103,2). En la
Escritura, Dios nos invita con
frecuencia a recordar, porque sabe
que vivimos habitualmente en el
olvido, como los niños que andan con
sus juegos y no se acuerdan de su
padre. Dios lo sabe, y lo comprende.
Pero nos atrae suavemente a sus
brazos, y nos susurra de mil modos: 
recuerda. Agradecer es también,
pues, una cuestión de memoria. Por
eso el Papa habla con frecuencia de
«memoria agradecida»[17].

La disposición a agradecer lo que nos
contraría, asombrosa como pueda
ser, facilita de hecho acordarse de
dar gracias a Dios ante las cosas
agradables. Por lo demás, la vida de
cada día nos brinda muchas



ocasiones para hacer memoria:
detenerse un instante a bendecir la
mesa, a agradecer que Dios nos da
algo que llevarnos a la boca; dedicar
un tiempo de la acción de gracias de
la Misa o de nuestra oración personal
a darle gracias por las cosas
ordinarias de la vida, para descubrir
lo que tienen de extraordinario: un
trabajo, un techo, personas que nos
quieren; agradecer las alegrías de los
demás; ver un don de Dios, y otro, y
otro, en las personas que nos prestan
un servicio... También hay momentos
en que la vida nos sale al encuentro
con una chispa de belleza: la luz de
un atardecer, una atención
inesperada hacia nosotros, una
sorpresa agradable… Son ocasiones
para ver, entre las fibras a veces un
poco grises de la vida diaria, el color
del Amor de Dios.

Desde muy antiguo, las culturas del
mundo han visto en el avance del día
hacia la noche una imagen de la



vida. La vida es como un día, y un
día es como la vida. Por eso, si el
agradecimiento es propio de la
sabiduría de quien ha vivido mucho,
qué bueno es acabar el día
agradeciendo. Al detenerse en la
presencia de Dios a sopesar la
jornada, Dios agradecerá que le
agradezcamos tantas cosas, «etiam
ignotis»[18]: también las que
desconocemos; e incluso que le
pidamos perdón, con confianza de
hijos, por no haber agradecido
suficiente.

Carlos Ayxelà

[1] Oración «Veni Sancte Spiritus»,
recogida en Misal Romano, Misa
votiva del Espíritu Santo (A), oración
colecta.

[2] Francisco, Audiencia, 4-III-2015.



[3] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 21-I-1955, citado en
Crónica, VII-55, p. 28 (AGP, biblioteca,
P01).

[4] San Josemaría, Carta, 17-V-1937,
citada en Camino, ed. crítico-
histórica, comentario al n. 268.

[5] San Josemaría, Carta, 15-VI-1937;
citada en Ibid.

[6] San Josemaría, Camino, n. 268. La
anotación original corresponde al 28
de diciembre de 1931.

[7] San Francisco de Asís, Cántico de
las criaturas, en Fonti Francescane, n.
263.

[8] Benedicto XVI, Homilía, 15-
IV-2007.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 4.



[10] Cf. Camino, edición crítico-
histórica, comentario a los nn. 267 y
268.

[11] Camino, n. 873. La anotación
original es del 23 de diciembre de
1931.

[12] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[13] Camino, n. 894. El texto parte
también de una anotación del 23 de
diciembre de 1931.

[14] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 146.

[15] Santa Teresa de Calcuta, El amor
más grande, Urano, Barcelona 1997,
p. 51.

[16] Santo Rosario, Al lector. Este
texto pertenece al manuscrito
original que san Josemaría redactó
«de un tirón» durante la novena a la
Inmaculada de 1931; cfr. edición



crítico-histórica, facsímiles y
fotografías, n. 4.

[17] Cfr. p. ej. Francisco, Evangelii
gaudium, n. 13; Homilía, 18-VI-2017;
Homilía, 12-XII-2017.

[18] San Josemaría, “En las manos de
Dios” (2-X-1971), En diálogo con el
Señor, edición crítico-histórica, Rialp,
2017, p. 307.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/dale-gracias-
por-todo-porque-todo-es-bueno/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/dale-gracias-por-todo-porque-todo-es-bueno/
https://opusdei.org/es-ar/article/dale-gracias-por-todo-porque-todo-es-bueno/
https://opusdei.org/es-ar/article/dale-gracias-por-todo-porque-todo-es-bueno/

	«Dale gracias por todo, porque todo es bueno»

