
opusdei.org

Los demás son
nuestros (I): la
corrección fraterna

La amistad y la amabilidad son
el terreno fértil de la corrección
fraterna; Dios actúa en nuestras
relaciones para sacar lo mejor
de cada uno.

27/05/2021

Jesús vuelve a Cafarnaún y, nada más
entrar en la ciudad, se le acerca un
centurión. La escena sorprende a los
presentes porque no era habitual que
un miembro del ejército romano se



dirigiera con tanto respeto y
consideración a un judío: «Señor, mi
criado yace paralítico en casa con
dolores muy fuertes» (Mt 8,6). El
soldado, aunque es un hombre
acostumbrado a controlar su
entorno, sabe que hay tantos ámbitos
de la vida en los que no puede
ejercer su dominio. Aunque su
trabajo es establecer cierto orden,
sabe que hay tantas cosas
importantes que se le escapan. Por
eso, no duda en pedir ayuda. Jesús,
que conoce sus disposiciones
interiores, no espera siquiera a que
salga la petición de su boca: «Yo iré y
le curaré» (Mt 8,7). San Agustín, al
comentar este pasaje, decía que «la
humildad del centurión fue la puerta
por donde el Señor entró a
posesionarse plenamente del que ya
poseía»[1].

Una familia implicada en la lucha



Al Señor le conmueve que el jefe
romano, a pesar de su poder y de sus
insignias, reconozca que no está al
alcance de sus fuerzas ayudar al
criado a quien tanto quiere. El
centurión manifiesta públicamente
que no es capaz de conseguirlo todo.
Y esta actitud de considerarse
necesitado es, de alguna manera,
parte de todo camino de santidad:
nos reconocemos débiles, sabemos
que Dios es el protagonista principal,
y que para llevar a cabo su obra
cuenta con la colaboración de
quienes ha puesto en nuestro
camino. Como aquel criado, también
nuestras heridas esperan ser curadas
y nuestros dolores esperan los
cuidados de otro. «Esta solidaridad
fraterna no es una figura retórica, un
modo de decir, sino que es parte
integrante de la comunión entre los
cristianos. Si la vivimos, somos en el
mundo signo, “sacramento” del amor
de Dios (…). Es una comunión que
nos hace capaces de entrar en la



alegría y en el dolor de los demás
para hacerlos sinceramente
nuestros»[2].

En la santa Misa, por ejemplo,
reconocemos esta realidad y pedimos
a toda la Iglesia que rece por
nosotros: «Yo confieso ante Dios
todopoderoso y ante vosotros
hermanos que he pecado (...). Por eso
ruego (...) a vosotros hermanos que
intercedáis por mí ante Dios nuestro
Señor»[3]. En realidad, no se trata de
algo extraordinario porque todos
nacemos dependientes de los demás.
No hemos venido al mundo por
decisión propia, no podemos
subsistir solos, ni siquiera podríamos
hablar sin una comunidad que nos
acoja. La necesidad de los demás es
parte de nuestra naturaleza. Por eso
dice san Juan de la Cruz que quien se
aísla «es como el carbón encendido
que está solo: antes se irá enfriando
que encendiendo... Y el que cae
ciego, solo no se levantará; y si se



levantare, encaminará por donde no
conviene»[4].

Cuando recibimos la colaboración
del prójimo nos ponemos en una
situación parecida a la del centurión
que pide ayuda o a la del criado cuyo
mal es sanado. Esto sucede, por
ejemplo, con la corrección fraterna.
Esta costumbre evangélica consiste
en que otra persona, después de
considerarlo en su oración junto a
Dios, y también quizá después de
pedir consejo a otro, nos ofrece una
sugerencia para mejorar algún
aspecto concreto de nuestra vida (cfr.
Mt 18,16-17). Este auxilio nos da la
seguridad de sabernos parte de toda
una familia implicada en nuestra
lucha. Por eso, la corrección fraterna
es lo contrario a la crítica, la
murmuración o la difamación.
Mientras que en ellas hay juicio y
condena, en la ayuda fraterna hay un
abrazo que acoge al prójimo tal como
es y lo impulsa hacia el futuro.



La mejor versión de cada uno

La conversión permanente que
supone la vida cristiana no tiene
como objetivo, en cierto sentido,
transformarnos en personas distintas
de las que somos, sino en llegar a ser,
con la gracia de Dios, la mejor
versión de nosotros mismos. Los
santos no han sido llamados a
despersonalizarse, sino a llenar sus
propias características, personales y
únicas, con el amor de Cristo. San
Pablo, por ejemplo, después de
convertirse, no fue llamado a
disminuir su celo por lo divino, sino
a encauzarlo hacia la verdadera
plenitud. Cada uno de nosotros posee
unas características particulares
queridas por Dios, tiene un pasado,
ha vivido en un tejido social
concreto, es dueño de un modo de
ser singular… Todo esto Dios no
quiere destruirlo, sino divinizarlo,
convertirlo en instrumento de su
misión. Y una de las maneras más



importantes que tiene para
transformarlo poco a poco es a través
de nuestras relaciones, mediante las
personas que dejamos entrar en
nuestra vida y que también han sido
impulsadas por Dios a buscar esa
mejor versión de cada uno.

Limitaríamos la acción y los planes
de Dios pensando que podemos
recibir su ayuda solamente a través
de la lectura de su palabra o de los
sacramentos. Sin duda, son dos
ámbitos privilegiados en donde se
nos transmite su gracia, pero Jesús es
claro en la importancia que también
tiene lo que el prójimo puede hacer
por nosotros; mucho más: Cristo es el
prójimo (cfr. Mt 25,40; Lc 10,16). La
misma encarnación, que hizo que
Jesús transformara la vida de sus
más cercanos a través de la amistad,
nos recuerda el valor salvífico de las
relaciones personales, cuerpo a
cuerpo, con los demás. «Dios muchas
veces se sirve de una amistad



auténtica para llevar a cabo su obra
salvadora»[5]. En la historia de la
salvación vemos que Dios siempre
actúa en un pueblo, en una
comunidad, en una familia, en un
grupo de amigos; pensar que la
santidad prescinde de lo que los
demás pueden hacer por nosotros
puede ser un síntoma de aislamiento,
que no llegará a ser fecundo. Por eso,
es natural que, en un entorno de
amistad, surja la corrección fraterna:
allí todos están empeñados en sacar
lo mejor de cada persona, sin
tropezar en detalles con poca
importancia, sino preocupándose por
ese profundo anhelo de santidad que
poco a poco redunda en distintas
manifestaciones de la vida diaria.

El Papa nos recordaba que «la
santificación es un camino
comunitario, de dos en dos (…). Hay
muchos matrimonios santos, donde
cada uno fue un instrumento de
Cristo para la santificación del



cónyuge. Vivir o trabajar con otros es
sin duda un camino de desarrollo
espiritual. San Juan de la Cruz decía
a un discípulo: estás viviendo con
otros “para que te labren y
ejerciten” (…). La comunidad que
preserva los pequeños detalles del
amor, donde los miembros se cuidan
unos a otros y constituyen un espacio
abierto y evangelizador, es lugar de
la presencia del Resucitado que la va
santificando según el proyecto del
Padre»[6].

Cada ayuda es un regalo

El centurión del evangelio es
consciente de que está pidiendo un
favor a Jesús. Sabe que si el Señor
decide entrar en casa de un pagano
deberá purificarse después, así que
no exige ni el traslado ni el milagro.
Y es esta actitud la que consigue el
prodigio de Jesús: el centurión se
hace amable para Cristo. Decimos
que una persona es amable



precisamente cuando, aunque no
reclama el cariño, aunque no es una
obligación entrar en su casa, de igual
manera queremos tener ese detalle
con ella. Ser personas amables nos
inserta en un entramado en el que
unos colaboran con otros llenos de
franqueza. «Ser amable no es un
estilo que un cristiano puede elegir o
rechazar (…). El amor amable genera
vínculos, cultiva lazos, crea nuevas
redes de integración, construye una
trama social firme. Así se protege a sí
mismo, ya que sin sentido de
pertenencia no se puede sostener
una entrega por los demás»[7].

Algunas maneras de mejorar en esta
actitud pueden ser: no tener reparos
en pedir ayuda, estar disponibles
para escuchar, dar a conocer
nuestros gustos sin imponerlos,
compartir nuestras preocupaciones e
ilusiones… El «ambiente de amistad,
que cada uno está llamado a llevar
consigo, es fruto de la suma de



muchos esfuerzos por hacer la vida
agradable a los demás. Ganar en
afabilidad, alegría, paciencia,
optimismo, delicadeza, y en todas las
virtudes que hacen amable la
convivencia es importante para que
las personas puedan sentirse
acogidas y ser felices»[8]. Todo esto
genera un modo de ser en la persona
que, aunque no sea fácil describir
con palabras, sí es fácil detectarlo.
Cuando alguien ha cultivado la
amabilidad es fácil acercarse a ella,
dialogar, tener detalles y también
decirle con sinceridad lo que
pensamos.

A aquel con quien se puede hablar
abiertamente es más fácil quererlo,
aunque puedan ser patentes sus
debilidades o aunque haya pocas
cosas en común. Todos tenemos
experiencia de que hay personas a
quienes nos cuesta menos sugerir
algo. Siempre lo agradecen, su rostro
refleja la paz con que lo reciben y tal



vez notamos el impacto que nuestra
pequeña aportación tiene en sus
vidas. No se ponen a la defensiva ya
que perciben que quien intenta
ayudar no está atacando. No sienten
que se cuestione su valor porque el
lugar en el que nace la corrección
fraterna es la comunidad cristiana, el
hogar, la familia, y allí nos quieren
por lo que somos, no por lo que
hacemos bien o mal. La dificultad
para dejarnos ayudar puede
esconder, en cambio, una pretensión
de que nos quieran como la persona
que tal vez no somos. Por eso
también es importante alimentar
permanentemente el terreno en el
que puede surgir esa ayuda:
compartir el afán de santidad va de
la mano con compartir muchas otras
cosas: anhelos, preocupaciones y
alegrías.

Quien cultiva esta disposición de ser
amable, de facilitar la ayuda de los
demás, también se asombra con más



frecuencia ante su cariño y suele
agradecer la obra de misericordia
que es la ayuda o corrección
fraterna. Los niños pequeños se
asombran porque no dan por
supuestos los gestos de amor. En una
ocasión, san Josemaría confiaba a
unos hijos suyos: «Últimamente yo le
estoy pidiendo más que nunca al
Señor –y se lo estoy pidiendo a la
Virgen– ser pequeño, hacerme niño.
En la vida exterior humana, fuertes y
recios; pero en la vida espiritual,
pequeños. Así no tendremos
soberbia cuando nos hagan una
corrección. Agradeceremos que nos
ayuden a ser mejores. De otro modo
nos molestaría»[9]. Si nos vamos
haciendo como niños, quitaremos las
barreras que nos aíslan de los demás;
crearemos un entorno amable en el
que es fácil percibir que una
corrección es un regalo, una ayuda
gratuita. Con la ayuda de Dios
oiremos lo que Jesús dice al
centurión y que realiza el milagro de



la curación del criado: «Que se haga
conforme has creído» (Mt 5,13).

***

Deseamos ayudar a mucha gente y
eso solo lo lograremos si sabemos
contar con el apoyo de los demás. Por
eso decía san Josemaría que cada
persona, «además de ser oveja (...),
de algún modo es también Buen
Pastor»[10]. Para alcanzar la curación
de su amigo, el centurión necesitó
reconocer su necesidad; para ser
buen pastor, tuvo que experimentar
ser oveja. Entonces se hará realidad
la Escritura cuando dice que «un
hermano ayudado por su hermano es
plaza fuerte y alta, fuerte como
muralla real» (Prov 18,9). No
podemos reducir la caridad a lo que
nosotros hacemos por los demás ya
que hay también mucho amor detrás
de aceptar una mano amiga.
Agradecer la realidad de vivir
rodeados de personas que quieren



que seamos la mejor versión de
nosotros mismos nos abre a la
conversión, que es fundamento de
santidad. Decía santa Teresa de
Jesús: «Es imposible, conforme a
nuestra naturaleza, a mi parecer,
tener ánimo para cosas grandes
quien no entiende está favorecido de
Dios»[11]. Y el favor de Dios nos llega
también a través de las relaciones
con quienes nos rodean.

Diego Zalbidea y Andrés Cárdenas M.

[1] San Agustín, Sermones, 6,2.

[2] Francisco, Audiencia general, 6-
XI-2013.

[3] Misal Romano, Acto penitencial.

[4] San Juan de la Cruz, Avisos y
sentencias, 7; 11.



[5] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 5.

[6] Francisco, Gaudete et exsultate,
nn. 141-144.

[7] Francisco, Amoris Laetitia, nn.
99-100.

[8] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 1-XI-2019, n. 9.

[9] San Josemaría, Apuntes de una
reunión familiar, 2-X-1970.

[10] San Josemaría, Cartas 25, n. 30.

[11] Santa Teresa de Jesús, Vida, 10, 3.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/correccion-
fraterna/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es-ar/article/correccion-fraterna/
https://opusdei.org/es-ar/article/correccion-fraterna/

	Los demás son nuestros (I): la corrección fraterna

