opusdei.org

Conocerley
conocerte (II): De
labios de Jesus

En este segundo editorial de la
serie se considera la iniciativa
de Dios en la oracion, que acude
al encuentro del hombre y
educa su corazon para que
pueda entrar en relacion con Fl
y descubra su condicion de hijo
amado de Dios.

01/01/2020

Los primeros discipulos de Jesus
vivian permanentemente fascinados



y sorprendidos por su Maestro:
ensefaba con autoridad, los
demonios se le sometian, afirmaba
que tenia potestad para perdonar los
pecados, hacia milagros para que no
dudaran... Un hombre tan
sorprendente debia encerrar algun
misterio. Uno de aquellos dias, al
alba, cuando estan por comenzar
otra agotadora jornada, los discipulos
no encuentran a Jesus. Salen de casa
preocupados y recorren la pequefia
ciudad de Cafarnaun. Jesus no
aparece. Finalmente, en una ladera
que mira al lago, le descubren...
jorando! (cfr. Mc 1,35).

El evangelista nos induce a pensar
que no lo entendieron en un primer
momento, pero enseguida pudieron
comprobar que el episodio de
Cafarnaun no era un hecho aislado.
La oracion formaba parte de la vida
del Maestro tanto como la
predicacion, la atencion a las
necesidades de la gente o el



descanso. Pero, mientras todas esas
actividades les resultaban
comprensibles e incluso admirables,
aquellos tiempos de silencio les
fascinaban, aunque no los entendian
del todo. Solo tras un tiempo junto al
Maestro se atrevieron a pedirle:
«Sefior, enséfianos a orar, como juan
enseno a sus discipulos» (Lc 11,1).

Non multa...

Conocemos la respuesta de Jesus a
esa peticion: la oracion del
Padrenuestro. Y alguno podria
pensar que los discipulos debieron
quedar decepcionados: ;tan solo esas
pocas palabras? ¢Eso es lo que hacia
el Maestro durante largas horas?
¢Repetia siempre lo mismo?
Podemos incluso imaginar que la
respuesta de Jesus les debio saber a
poco; hubieran deseado que Jesus
siguiera ensefiandoles. En ese
sentido, el evangelio de san Mateo —
a diferencia del de san Lucas— nos



puede iluminar algo mas, ya que
situa la ensefianza del Padrenuestro
en el contexto del Sermon de la
Montafia: alli Cristo habia sefialado
las condiciones principales de la
oracion, del trato verdadero con
Dios. ¢Cuales son esas condiciones?

La primera es la rectitud de intencion:
se trata de dirigirse a Dios por Dios,
no por otros motivos; desde luego, no
hacerlo simplemente para que nos
vean, ni para aparentar una bondad
de la que carecemos (cfr. Mt 6,5).
Dirigirnos a Dios porque €l es un ser
personal, que no debe ser
instrumentalizado. Nos ha dado todo
lo que poseemos, existimos por su
amor, nos ha hecho hijos suyos,
cuida tiernamente de nosotros y ha
entregado su propia vida para
salvarnos. F1 no merece nuestra
atencion solo, ni principalmente,
porque puede conseguirnos cosas. La
merece... jporque es él! San Juan
Pablo II, cuando era aun obispo de



Cracovia, lo recordaba a los jovenes:
«¢Por qué oran todas las personas
(cristianos, musulmanes, budistas,
paganos)? ¢Por qué oran? ;Por qué
oran incluso los que creen no orar?
La respuesta es muy sencilla. Oro
porque hay Dios. Sé que hay Dios.
Por eso oro»™,

La segunda es la confianza: nos
dirigimos a quien es Padre, Abbd.
Dios no es un ser lejano, ni mucho
menos un enemigo del hombre, al
que habria que tener contento,
aplacando su ira o sus exigencias
constantemente. El es el padre que se
preocupa por sus hijos, que sabe lo
que necesitan, que les da lo que mas
les conviene (cfr. Mt 6,8), que «tiene
sus delicias con ellos» (cfr. Prov 8,31).

Se entiende asi mejor la tercera de
las condiciones de la oracion, que es
la que introduce la revelacion del
Padrenuestro: no usar demasiadas
palabras (cfr. Mt 6,7). De esa manera



podremos experimentar lo que nos
recordaba el papa Francisco: «jQué
dulce es estar frente a un crucifijo, o
de rodillas delante del Santisimo, y
simplemente ser ante sus ojos!»".
Demasiadas palabras pueden
aturdirnos y desviar nuestra
atencion. Asi, en vez de mirar a Dios
y descansar en su amor, existe el
peligro de acabar prisioneros de
nuestras necesidades urgentes, de
nuestras angustias o de nuestros
proyectos. Es decir, podemos
terminar encerrados, sin que la
oracion nos abra verdaderamente a
Dios y a su amor transformador.

Hay un adagio latino, non multa, sed
multum™, que san Josemaria usaba
para referirse al modo de estudiar ya
que recuerda la importancia de no
dispersarse en muchas cosas —non
multa—, sino de profundizar en lo
esencial —sed multum—. Se trata de
un consejo que sirve también para
entender la ensefianza de Jesus sobre



la oracion. El Padrenuestro, en su
brevedad, no es una leccion
decepcionante, sino auténtica
revelacion del modo en que resulta
posible la conexion verdadera con
Dios.

...sed multum

«A la tarde te examinaran en el
amor; aprende a amar como Dios
quiere ser amado y muda tu
condicion»'. Estas palabras de san
Juan de la Cruz nos recuerdan que
amar significa acompasarse con el
otro, adivinar sus gustos y gozar en
satisfacerlos, aprender —a veces con
cierto sufrimiento— que no basta
nuestra buena intencion, sino que
hay que aprender a acertar.

Y para amar a Dios, ¢como
conseguiremos acertar? ;Como
sabremos sus gustos? El libro de Job
pone de manifiesto aquella dificultad
cuando, al final, humildemente dice:
«Yo te preguntaré y tu me



instruiras» (Jb 42,4). Se trata de la
misma peticion que siglos después
dirigieron los discipulos a Jesus:
«Enséfnanos a orar». Aprender a
rezar no es, pues, primariamente
cuestion de técnica o de método. Ante
todo, es apertura a un Dios que nos
ha manifestado su verdadero rostro
y que ha abierto para nosotros la
intimidad de su corazon. Solo
conociendo lo que anida en el
corazon de Dios podremos orar
verdaderamente, podremos amarle
como €l quiere ser amado. Y, a la luz
de ese conocimiento, mudar la
condicién de nuestra oracion,
aprender a rezar de la mejor manera

El Padrenuestro es, pues, la gran
instruccion de Jesus para que
podamos sintonizar con el corazon
del Padre. Por eso se ha hablado del
caracter performativo de esta
oracion: son palabras que realizan en
nosotros aquello que significan, son
palabras que nos cambian. No son



meramente frases para repetir: son
palabras para educar nuestro
corazon, para ensefiarle a latir con
los latidos de amor que agradaran a
nuestro Padre del cielo.

Decir Padre y nuestro me sitda
existencialmente en la relacion que
configura mi vida. Repetir hdagase tu
voluntad me ensefia a amar los
planes de Dios y recitar perdona
nuestras ofensas como también
perdonamos a los que nos ofenden me
ayuda a tener un corazon mas
misericordioso con los demas. «Las
palabras nos instruyen y nos
permiten entender lo que debemos
desear y pedir nosotros. Y no como si
con ellas fuésemos a convencer
nosotros al Sefior para obtener lo que
pedimos»®'. Recitando esta oracién
aprendemos a dirigirnos a Dios
poniendo el acento en lo que es
verdaderamente importante.



Meditar las distintas peticiones del
Padrenuestro, quizas con la ayuda de
algunos de los grandes comentarios
antiguos —el de san Cipriano o el de
santo Toméas'®— o de otros mas
recientes como el del Catecismo de la
Iglesia Catdlica, puede ser un buen
modo de comenzar a renovar
nuestra vida de oracion vy, asi, vivir
con mayor intensidad la historia de
amor que tiene que ser nuestra vida.

Con palabras inspiradas

Los discipulos, testigos de la oraciéon
de Jesus, vieron también que €l se
dirigia a su Padre en muchas
ocasiones con las palabras de los
salmos. Asi lo habria aprendido de su
madre y de san José. Los salmos
alimentaron su oracion hasta en el
momento supremo de su sacrificio en
la cruz: «Eli, Eli, ;lamma
sabachtani?» reza el primer versiculo
del salmo 22 en arameo, tal y como lo
pronuncio Jesus en el momento en



que se consumaba nuestra
redencion. San Mateo también
recoge que en la Ultima Cena,
«cantados los himnos, salieron hacia
el monte de los Olivos» (Mt 26,30).
¢Qué himnos son esos con los que el
mismo Cristo rezaba?

Durante la comida de Pascua, los
judios tomaban cuatro copas de vino,
que representaban las cuatro
promesas de bendicion de Dios para
su pueblo cuando fueron liberados
de Egipto: «Os sacaré», «os libraré»,
«o0s redimiré» y «os tomaré» (Ex
6,6-7). Se bebian en cuatro distintos
momentos durante la cena. Al mismo
tiempo, se cantaban los himnos del
Hallel, llamados asi porque
comenzaban con la palabra

«hallel» («aleluya»)[7]. Seguramente
Jesus recito todos lleno de
agradecimiento y alabando a Dios, su
Padre, como un verdadero israelita,
consciente del caracter inspirado de
estas oraciones, en las que se



condensan tanto la historia de amor
de Dios por su pueblo, como las
actitudes propias del corazon del
hombre ante un Dios siempre mas
admirable: la alabanza, la adoracion,
la suplica, la peticion de perdon...

No resulta extrafio, pues, que los
primeros cristianos siguieran este
modo de rezar de Jesus, apoyados
también en el consejo de san Pablo:
«Llenaos del Espiritu, hablando entre
vosotros con salmos, himnos y
canticos espirituales, cantando y
alabando al Sefor en vuestros
corazones, dando gracias siempre
por todas las cosas a Dios Padre, en el
nombre de nuestro Sefor

Jesucristo» (Ef'5,19-20). Al igual que
las del Padrenuestro, las palabras de
los salmos educaban sus corazones,
abriéndolos a una relacion auténtica
con Dios. Descubrian, con asombro y
agradecimiento, como aquellos
versos habian prefigurado siempre la
vida de Cristo. Y, sobre todo,



comprendian que su corazon de
hombre verdadero era el que mejor
habia sabido hacer suyas las
alabanzas, peticiones y suplicas que
en ellos se contienen. Desde
entonces, «rezandolos en referencia
a Cristo y viendo su cumplimiento en
El, los salmos son elemento esencial
y permanente de la oracion de su
Iglesia. Se adaptan a los hombres de
toda condicion y de todo tiempo»®.,
También nosotros encontraremos en
ellos «alimento sélido» (cfr. Hb 5,14)
para nuestra oracion.

Y no solo los salmos. A estos se
unieron enseguida distintas
composiciones —«himnos y canticos
espirituales»— para alabar al Dios
tres veces santo, que se les habia
revelado como comunion de
personas, Padre, Hijo y Espiritu.
Comenzo asi la elaboracion de las
oraciones que se utilizarian en la
liturgia o que alimentarian la piedad
fuera de ella; el proposito era el de



ayudarnos a dirigirnos a Dios con
palabras adecuadas, que expresaran
nuestra fe en él. Esas oraciones, fruto
del amor de la Iglesia por su Sefior,
constituyen también un tesoro en el
que podemos educar nuestro
corazon. Por eso, escribia san
Josemaria: «Tu oracion debe ser
liturgica. —Ojala te aficiones a
recitar los salmos, y las oraciones del
misal, en lugar de oraciones privadas

o particulares»"'.

Bajo el soplo del Espiritu Santo

Todos hemos aprendido estudiando
textos escritos. Por eso podemos
entender que las palabras del
Padrenuestro, de los salmos o de
otras oraciones de la Iglesia son las
que nos han educado en nuestro
trato con Dios, aunque hasta ahora
no lo hubiéramos pensado asi. Sin
embargo, la palabra de Dios tiene
una caracteristica propia: esta viva y,
por eso, puede aportar novedades



insospechadas. La carta a los
Hebreos nos recuerda que «la
palabra de Dios es viva y eficaz, y
mas cortante que una espada de
doble filo: entra hasta la division del
alma y del espiritu, de las
articulaciones y de la médula, y
descubre los sentimientos y
pensamientos del corazon» (Hb 4,12).

Por eso, las mismas palabras,
consideradas una y otra vez, no
suenan siempre de la misma manera.
Algunas veces se abren horizontes
nuevos ante nuestros o0jos, sin que
sepamos explicar muy bien por qué:
es la accion del Espiritu Santo que
habla a nuestro interior. Lo
explicaba, con precision, san Agustin:
«El sonido de nuestras palabras
golpea vuestros oidos, pero el
maestro esta dentro (...). {Queréis
una prueba, hermanos? ¢Acaso no
habéis oido todos este sermdn?
iCuantos no van a salir de aqui sin
haber aprendido nada! En lo que de



mi depende, he hablado a todos, pero
aquellos a quienes no habla
interiormente la Uncidn, a los que no
ensefia interiormente el Espiritu
Santo, regresan con la misma
ignorancia»"”.

Se percibe asi la estrecha relacion
entre el Espiritu Santo, la palabra
inspirada y nuestra vida de oracion.
Con razon la Iglesia lo invoca como el
«Maestro interior», que educa
nuestro corazon con las palabras que
el mismo Jesus nos enseno,
haciéndonos descubrir en ellas
horizontes siempre nuevos, para
conocer mejor a Dios y asi amarle
cada dia mas.

* %k ok

«Maria guardaba todas estas cosas
ponderandolas en su corazon» (Lc
2,19). La oracion de nuestra Madre se
nutria de su propia vida y de la
meditacion asidua de la Palabra de
Dios; alli encontraba luz para ver con



mas profundidad las cosas que la
rodeaban. En su cantico de alabanza
—el Magnificat— percibimos hasta
qué punto la Sagrada Escritura era el
alimento constante de su oracion. El
Magnificat esta entretejido de
referencias a los salmos y a otras
palabras de la Sagrada Escritura
como el «cantico de Ana» (1Sam
2,1-11) o la visién de Isaias (Is
29,19-20), entre otros™". Con ese
alimento preparaba el Espiritu Santo
su siincondicional a la embajada del
angel. A ella nos encomendamos
para que también nosotros dejemos
que la palabra divina eduque
nuestro corazon y nos haga capaces
de responder fiat! —ihagase! jquiero!
— a tantos planes que Dios tiene para
nuestra vida.

Nicolds Alvarez de las Asturias




[1] K. Wojtyla, Ejercicios espirituales
para jovenes, BAC, Madrid 1982, p.
89.

[2] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
264.

[3] Cfr. Camino, n. 333.

[4] San Juan de la Cruz, Dichos de
amory luz, 59.

[5] San Agustin, Carta 130.

[6] Cfr. San Cipriano, La unidad de la
Iglesia, el padrenuestro, a Donato,
Ciudad Nueva, Madrid 1991; Santo
Tomas de Aquino, Obras catequéticas.
Sobre el credo, Padrenuestro,
Avemaria, decalogo y los siete
sacramentos, Ediciones Eunate,
Pamplona 1995, pp. 98-128.

[7]El Hallel se compone del pequerio
Hallel, integrado por los salmos 113
(112) a 118 (117), y del gran Hallel,
que es el salmo 136 (135), en el que se



repite, en cada versiculo, «porque es
eterna su misericordia». Este ultimo
es el salmo con el que se concluye la
cena pascual.

[8] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2597.

[9] Camino, n. 86.

[10] San Agustin, Tercera homilia
sobre la I Carta de San Juan, 13.

[11] Ademas de los ya citados,
también hay referencias a Habacuc
3,18; Job 12,19-20; 5,11-12 y Salmos
113,7; 136,17-23; 34,2-3; 111,9; 103,1;
89,11; 107,9; 34,10; 98,3; 22,9.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/conocerle-y-
conocerte-i-de-labios-de-jesus/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/conocerle-y-conocerte-i-de-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/es-ar/article/conocerle-y-conocerte-i-de-labios-de-jesus/
https://opusdei.org/es-ar/article/conocerle-y-conocerte-i-de-labios-de-jesus/

	Conocerle y conocerte (II): De labios de Jesús

