opusdei.org

«Es el Senior»: El
acompanamiento
espiritual (II)

Muchas personas que han
encontrado a Cristo o que han
vuelto a la fe gracias a un amigo
describen la ayuda que
recibieron como un genuino
acompanamiento espiritual.
16.° capitulo de la serie
"Combate, cercania y mision".

12/08/2025

«Al oir Simon Pedro que era el Sefior
se ato la tunica, porque estaba



desnudo, y se echo al mar» (Jn 21,7).
El discipulo amado solo habia puesto
palabras a lo que estaba viendo con
los ojos de la fe. Y Pedro, «con el
mismo ardor con que hacia muchas
otras cosas, fue a Jesus»'. El primer
Papa recibe la pista de Juan a su
manera: apasionadamente. Asi que
se lanza al agua, a pesar de que la
barca se encuentra ya cerca de la
orilla. Visto con objetividad, el
chapuzon era inutil; pero en ese
momento Pedro necesitaba
manifestar asi su amor a Jesus, su
urgencia por hablarle. Y no resulta
dificil imaginar la sonrisa del Sefior,
entre divertido y conmovido con la
reaccion de Pedro.

Fomentar la personalidad y la
iniciativa de cada alma

Esta escena captura una dinamica
clave para un auténtico
acompafiamiento espiritual: el
acompafiante indica discretamente,



sin imponerse, donde cree estar
viendo al Sefior; y el acompariado se
pone en marcha, para ir al encuentro
del Sefior. El acompafiante puede
ofrecer orientacion y apoyo, pero, en
ultima instancia, es el otro quien
debe discernir la voluntad de Dios
para su propia vida, y dar los pasos
oportunos. Dicho de otro modo, en la
direccion espiritual es esencial
fomentar la responsabilidad y la
iniciativa personal: ayudar a cada
uno a desarrollar su propia vida de
oracion, a buscar recursos
espirituales y a tomar sus propias
decisiones.

Las personas crecen en madurez y en
libertad cuando se fomenta su
responsabilidad. Y eso les permite
amar mas y mejor. El Padre nos lo ha
recordado en una de sus cartas: «San
Josemaria escribe, refiriéndose a los
que reciben las charlas personales de
sus hermanos, que “la autoridad del
director espiritual no es potestad.



Dejad siempre una gran libertad de
espiritu a las almas. Pensad en lo que
tantas veces os he dicho: porque me
da la gana, me parece la razon mas
sobrenatural de todas. La funcion del
director espiritual es ayudar a que el
alma quiera —a que le dé la gana—
cumplir la voluntad de Dios. No
mandéis, aconsejad”. Con los
consejos de la direccion espiritual se
procura secundar la acciéon del
Espiritu Santo en cada alma y
ayudarla a situarse ante Dios y ante
sus propios deberes con libertad y
responsabilidad personales porque,
“al crear las almas, Dios no se repite.
Cada uno es como es, y hay que
tratar a cada uno segun lo ha hecho
Dios y segun lo lleva Dios”».

Para fomentar la responsabilidad de
las personas, conviene evitar dar
consejos de inmediato, por muy
claras que parezcan las soluciones.
Sucede en muchos ambitos de la
vida: una persona necesita apoyo o



animos, y en cambio recibe
consejos... Aunque a veces
convendra darlos, es necesario sobre
todo animar a cada uno a buscar sus
propias respuestas: «;Y ta qué
piensas?»; «,Por qué no rezas sobre
esto con calma y lo hablamos otro
dia?». En ocasiones, el
acompafiamiento espiritual
consistira en ayudar a las personas
haciéndoles preguntas que abran
nuevos horizontes de
discernimiento: «;Qué ventajas y qué
inconvenientes ves a actuar de esa
manera?»; «¢Has pensado si esto
forma parte del camino por el que
Dios te ha traido hasta aqui?». Este
tipo de enfoques ayudan a las
personas a desplegar la virtud de la
prudencia en todas sus dimensiones.
Asi, sin dejar de pedir consejo
cuando sea necesario, llegaran
también al desarrollo integral de esta
virtud, que supone juzgar y decidir
bien®.Logicamente, si una persona
tiene poca formacion en la vida



moral o ascética, convendra que el
acompaifiante explique y muestre el
sentido de las ensefianzas del
Magisterio relevantes para su
situacion. O, si se estima que podria
estar cometiendo un error grave,
conviene decirlo sin rodeos. Sin
embargo, el objetivo principal debe
ser guiar a las personas hacia una
reflexion personal, invitdndolas a
discernir en la presencia de Dios
como el Evangelio ilumina sus vidas
y sus desafios®.

Cuando una persona abre su
corazon, acepta ponerse en una
cierta situacion de fragilidad. El
acompaifante, por su parte, debe
aprender a «quitarse las sandalias
ante la tierra sagrada del otro (cfr. Ex
3,5)»°. En este sentido, es necesario
ser muy respetuoso con la dignidad y
la intimidad de cada uno, evitando
preguntar por mera curiosidad, o
forzar conversaciones que el otro no
estd quiza aun preparado para tener.



Ademas, el acompafiante nunca debe
mostrar sorpresa por nada de lo que
le cuentan, ya sean acciones, deseos
o tentaciones. Incluso las personas
con buena formacion y con un
genuino anhelo por Dios pueden
tener momentos de debilidad o de
prueba. A su vez, tampoco la persona
que confia su interioridad deberia
abstenerse de decir algo pensando
que el otro se va a sorprender o
disgustar.

Un buen director espiritual sabe
exigir sin hacerse cargante, porque
respeta con paciencia los tiempos de
las personas. Puede ser bueno
recordar en este sentido el pasaje de
Isaias con el que san Mateo se refiere
a Jesus en su Evangelio: «No
quebrara la cafa cascada ni apagara
la mecha humeante» (Mt 12,20; Is
42.3). Asi, un excesivo énfasis en lo
que no va podria obstaculizar el
acompafiamiento. Por ejemplo,
advertir a alguien sobre un defecto



puede hacer que reaccione y cambie,
pero también puede hacer que se
desanime o que se entristezca. Suele
ser mejor ayudar a las personas a
darse cuenta por si mismas de las
cosas, removiendo poco a poco los
obstaculos para que vean los
problemas o reconozcan los defectos.

Lo sabemos por experiencia: la
persona agotada al borde del camino
raramente se vuelve a poner en
marcha porque le lancen animos
desde la distancia; lo que agradece, y
que le ayudara a rehacerse, es una
palabra de aliento, y algo de comer o
de beber. Igual que no podemos
forzar a una planta a crecer mas
rapido tirando de ella, porque de este
modo acabariamos por arrancarla,
tampoco podemos acelerar el
desarrollo espiritual de las personas
sin hacerles dafio. Las almas, «como
el buen vino, se mejoran con el
tiempo»“.Por eso, «la formacion, a lo
largo de toda la vida (...), tiende en



una medida importante a abrir
horizontes. En cambio, si nos
limitdsemos a exigir y a ser exigidos,
podriamos acabar por ver solo lo que
no alcanzamos a hacer, nuestros
defectos y limitaciones, olvidando lo
mas importante: el amor de Dios por
nosotros»’.

La amistad como
acompaiamiento espiritual

Las consideraciones anteriores se
refieren especialmente a la practica
formal del acompafiamiento
espiritual, que en la Obra tiene lugar
en la charla fraterna, con un laico o
con un sacerdote, o en la confesion, y
en otras conversaciones con el
sacerdote. San Josemaria quiso
siempre evitar que llamaramos a
esas personas nuestros «directores
espirituales». Este enfoque, al
relativizar la figura de la persona
concreta, ofrece una diversidad de
perspectivas que enriquece la vida



espiritual, a la vez que evita
excesivos apegos por ambas partes.
Se sale asi también al paso del riesgo
de generar «directores posesivos», y
de los personalismos que suelen
encontrarse en el origen de algunos
casos de abuso de conciencia.

Con todo, el acompafiamiento
espiritual puede extenderse también
mas alla de estos ambitos formales.
La amistad, entendida como el amor
benevolente que surge entre
personas con intereses o visiones
afines, es una forma de
acompafnamiento indispensable para
nuestras vidas. Cuando el interés
compartido abarca la esfera
espiritual, la amistad se convierte
naturalmente en una forma de
acompafiamiento espiritual. El Padre
lo recordaba escribiendo sobre san
Basilio y san Gregorio Nacianceno.
«La amistad que trabaron en su
juventud los mantuvo unidos a lo
largo de toda su vida, y aun hoy



comparten la fiesta en el calendario
liturgico general. San Gregorio
cuenta que “una sola tarea y afan
habia para ambos, y era la virtud, asi
como vivir para las esperanzas
futuras”. Su amistad no solo no los
distraia de Dios, sino que los llevaba
mas a é1»°. Una amistad abierta a las
preocupaciones espirituales es un
marco informal, pero auténtico, de
acompafiamiento espiritual, porque
ahi estan presentes todos los
elementos que hemos comentado
antes: apertura a la obra del Espiritu
Santo, escucha atenta, y motivacion
de la personalidad e iniciativa.

Muchas personas que han
encontrado a Cristo y a la Iglesia
gracias a un amigo o a una amiga
describen la ayuda que recibieron
como un acompafiamiento espiritual.
Casi sin darse cuenta, su amigo los
iba acompafiando paso a paso y los
llevaba a amar a Jesus, hasta que
dieron el paso de bautizarse o de



hacerse catdlicos. Lo mismo les
sucede a quienes han regresado a la
fe a través de una amistad leal o
quienes han evitado separarse de
Dios gracias a las palabras de un
amigo. Asi, el «<apostolado de amistad
y confidencia»®, como lo llamaba san
Josemaria, se acerca bastante a lo
que conocemos como
acompafiamiento espiritual: «Esas
palabras, deslizadas tan a tiempo en
el oido del amigo que vacila; aquella
conversacion orientadora, que
supiste provocar oportunamente;y el
consejo profesional, que mejora su
labor universitaria; y la discreta
indiscrecion, que te hace sugerirle
insospechados horizontes»™.

La relacion simétrica entre dos
personas amigas abre, por lo demas,
dimensiones que son menos
accesibles en el acompafiamiento
como tal: compartir y apoyarse
mutuamente. Los amigos
intercambian experiencias y puntos



de vista, ayudandose el uno al otro a
afrontar los retos de la vida. Esto
abre algunos caminos, aunque
también cierra otros. En una relacion
de amistad yo no puedo esperar
siempre que el otro me escuche, ya
que a veces sera mas bien él quien
necesita ser escuchado. Por otro lado,
mis amigos no siempre podran
aconsejarme adecuadamente sobre
aspectos de la vida espiritual o de mi
camino particular, porque quiza no
lo conocen bien; aunque su
perspectiva podra sin duda
enriquecerme. Por estas razones,
aunque la amistad complementa y
enriquece a la direccion espiritual,
de hecho no puede sustituirla.

En las formas de acompafiamiento
espiritual formal, en cambio, la
relacion entre las dos personas es
asimétrica: solo una de las partes
tiene el papel de escuchary
aconsejar; un papel que no debe
desdibujarse ni invertirse. Esta



distincion introduce limites que
ayudan a la persona a abrir su
corazon sin las interferencias
emocionales que quiza dificultarian
un enfoque y una objetividad
adecuados. También facilita que la
persona, después de considerar el
asunto en la presencia de Dios, pueda
comentar aspectos intimos de su
relacion con Dios y con los demas,
incluyendo las raices de sus pecados
y sus luchas profundas. Esto no
significa, sin embargo, que la
relacion entre el director y el
acompafado tenga que ser fria 'y
seca: salvando esa asimetria y
distancia emocional, es necesario por
parte del director espiritual un
verdadero afecto por las personas
que acompaifia, porque solo se puede
ayudar verdaderamente cuando se
ama con el amor de aquel que nos ha
llamado amigos (cfr. Jn 15,15).

K ok Sk



«Traed algunos de los peces que
habéis pescado», dice el Sefior (Jn
21,10). San Pedro, aun empapado por
su chapuzon en el lago, arrastra
hasta la orilla la red cargada de
peces. Tras un merecido desayuno, se
aleja caminando con Jesus.
Emprenden entonces, discipulo y
Maestro, un didlogo intimo: ¢oracion,
acompafiamiento espiritual? Ambas
cosas, en divina armonia. Pedro,
desarmado, renueva su fidelidad al
Sefior. Y el Sefior, que nunca dej6 de
creer en €él, lo confirma en su mision:
«Siguemen». Se voltea Pedro, y
pregunta acerca del otro discipulo,
que camina mas atras. «Tu sigueme,
insiste Jesus (cfr. Jn 21,19-22). Juan
no oye lo que dicen: tampoco es su
papel. Como el Bautista (cfr. Jn
3,27-30), se alegra de saber que ha
facilitado el encuentro.




1 San Beda el Venerable, citado en
Catena aurea, Jn 21,1-11.

2 F. Ocariz, Carta pastoral, 9-01-2018,
n. 10; las citas de san Josemaria son
de la Carta 26, n. 38.

3 Cfr. Aristoteles, Etica a Nicémaco
VI, 13; Santo Tomas, Summa
Theologiae, 11-11 q. 47 a. 8 co.

4 «Si interesa mi testimonio personal,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de
pastor de almas como una tarea
encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudandole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitacion alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
caracteristicas de una conciencia
cristiana» (San Josemaria, Es Cristo
que pasa, n. 99).



5 Francisco, Evangelii gaudium, n.
169.

6 San Josemaria, Amigos de Dios, n.
78.

7 F. Ocariz, Carta pastoral, 9-01-2018,
n. 11.

8 F. Ocariz, Carta pastoral, 1-11-2019,
n. 5. Las referencias internas son de
san Gregorio Nacianceno, Sermon 43.

9 San Josemaria, Surco, n. 192.

10 San Josemaria, Camino, n. 973.

Dancho Azagra

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/combate-
cercania-mision-16-acompanamiento-
espiritual-2/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/

	«Es el Señor»: El acompañamiento espiritual (II)
	Fomentar la personalidad y la iniciativa de cada alma
	La amistad como acompañamiento espiritual


