
opusdei.org

«Es el Señor»: El
acompañamiento
espiritual (II)

Muchas personas que han
encontrado a Cristo o que han
vuelto a la fe gracias a un amigo
describen la ayuda que
recibieron como un genuino
acompañamiento espiritual.
16.º capítulo de la serie
"Combate, cercanía y misión".

12/08/2025

«Al oír Simón Pedro que era el Señor
se ató la túnica, porque estaba



desnudo, y se echó al mar» (Jn 21,7).
El discípulo amado solo había puesto
palabras a lo que estaba viendo con
los ojos de la fe. Y Pedro, «con el
mismo ardor con que hacía muchas
otras cosas, fue a Jesús»1. El primer
Papa recibe la pista de Juan a su
manera: apasionadamente. Así que
se lanza al agua, a pesar de que la
barca se encuentra ya cerca de la
orilla. Visto con objetividad, el
chapuzón era inútil; pero en ese
momento Pedro necesitaba
manifestar así su amor a Jesús, su
urgencia por hablarle. Y no resulta
difícil imaginar la sonrisa del Señor,
entre divertido y conmovido con la
reacción de Pedro.

Fomentar la personalidad y la
iniciativa de cada alma

Esta escena captura una dinámica
clave para un auténtico
acompañamiento espiritual: el
acompañante indica discretamente,



sin imponerse, dónde cree estar
viendo al Señor; y el acompañado se
pone en marcha, para ir al encuentro
del Señor. El acompañante puede
ofrecer orientación y apoyo, pero, en
última instancia, es el otro quien
debe discernir la voluntad de Dios
para su propia vida, y dar los pasos
oportunos. Dicho de otro modo, en la
dirección espiritual es esencial
fomentar la responsabilidad y la
iniciativa personal: ayudar a cada
uno a desarrollar su propia vida de
oración, a buscar recursos
espirituales y a tomar sus propias
decisiones.

Las personas crecen en madurez y en
libertad cuando se fomenta su
responsabilidad. Y eso les permite
amar más y mejor. El Padre nos lo ha
recordado en una de sus cartas: «San
Josemaría escribe, refiriéndose a los
que reciben las charlas personales de
sus hermanos, que “la autoridad del
director espiritual no es potestad.



Dejad siempre una gran libertad de
espíritu a las almas. Pensad en lo que
tantas veces os he dicho: porque me
da la gana, me parece la razón más
sobrenatural de todas. La función del
director espiritual es ayudar a que el
alma quiera ―a que le dé la gana―
cumplir la voluntad de Dios. No
mandéis, aconsejad”. Con los
consejos de la dirección espiritual se
procura secundar la acción del
Espíritu Santo en cada alma y
ayudarla a situarse ante Dios y ante
sus propios deberes con libertad y
responsabilidad personales porque,
“al crear las almas, Dios no se repite.
Cada uno es como es, y hay que
tratar a cada uno según lo ha hecho
Dios y según lo lleva Dios”»2.

Para fomentar la responsabilidad de
las personas, conviene evitar dar
consejos de inmediato, por muy
claras que parezcan las soluciones.
Sucede en muchos ámbitos de la
vida: una persona necesita apoyo o



ánimos, y en cambio recibe
consejos… Aunque a veces
convendrá darlos, es necesario sobre
todo animar a cada uno a buscar sus
propias respuestas: «¿Y tú qué
piensas?»; «¿Por qué no rezas sobre
esto con calma y lo hablamos otro
día?». En ocasiones, el
acompañamiento espiritual
consistirá en ayudar a las personas
haciéndoles preguntas que abran
nuevos horizontes de
discernimiento: «¿Qué ventajas y qué
inconvenientes ves a actuar de esa
manera?»; «¿Has pensado si esto
forma parte del camino por el que
Dios te ha traído hasta aquí?». Este
tipo de enfoques ayudan a las
personas a desplegar la virtud de la
prudencia en todas sus dimensiones.
Así, sin dejar de pedir consejo
cuando sea necesario, llegarán
también al desarrollo integral de esta
virtud, que supone juzgar y decidir
bien3.Lógicamente, si una persona
tiene poca formación en la vida



moral o ascética, convendrá que el
acompañante explique y muestre el
sentido de las enseñanzas del
Magisterio relevantes para su
situación. O, si se estima que podría
estar cometiendo un error grave,
conviene decirlo sin rodeos. Sin
embargo, el objetivo principal debe
ser guiar a las personas hacia una
reflexión personal, invitándolas a
discernir en la presencia de Dios
cómo el Evangelio ilumina sus vidas
y sus desafíos4.

Cuando una persona abre su
corazón, acepta ponerse en una
cierta situación de fragilidad. El
acompañante, por su parte, debe
aprender a «quitarse las sandalias
ante la tierra sagrada del otro (cfr. Ex
3,5)»5. En este sentido, es necesario
ser muy respetuoso con la dignidad y
la intimidad de cada uno, evitando
preguntar por mera curiosidad, o
forzar conversaciones que el otro no
está quizá aún preparado para tener.



Además, el acompañante nunca debe
mostrar sorpresa por nada de lo que
le cuentan, ya sean acciones, deseos
o tentaciones. Incluso las personas
con buena formación y con un
genuino anhelo por Dios pueden
tener momentos de debilidad o de
prueba. A su vez, tampoco la persona
que confía su interioridad debería
abstenerse de decir algo pensando
que el otro se va a sorprender o
disgustar.

Un buen director espiritual sabe
exigir sin hacerse cargante, porque
respeta con paciencia los tiempos de
las personas. Puede ser bueno
recordar en este sentido el pasaje de
Isaías con el que san Mateo se refiere
a Jesús en su Evangelio: «No
quebrará la caña cascada ni apagará
la mecha humeante» (Mt 12,20; Is
42,3). Así, un excesivo énfasis en lo
que no va podría obstaculizar el
acompañamiento. Por ejemplo,
advertir a alguien sobre un defecto



puede hacer que reaccione y cambie,
pero también puede hacer que se
desanime o que se entristezca. Suele
ser mejor ayudar a las personas a
darse cuenta por sí mismas de las
cosas, removiendo poco a poco los
obstáculos para que vean los
problemas o reconozcan los defectos.

Lo sabemos por experiencia: la
persona agotada al borde del camino
raramente se vuelve a poner en
marcha porque le lancen ánimos
desde la distancia; lo que agradece, y
que le ayudará a rehacerse, es una
palabra de aliento, y algo de comer o
de beber. Igual que no podemos
forzar a una planta a crecer más
rápido tirando de ella, porque de este
modo acabaríamos por arrancarla,
tampoco podemos acelerar el
desarrollo espiritual de las personas
sin hacerles daño. Las almas, «como
el buen vino, se mejoran con el
tiempo»6.Por eso, «la formación, a lo
largo de toda la vida (…), tiende en



una medida importante a abrir
horizontes. En cambio, si nos
limitásemos a exigir y a ser exigidos,
podríamos acabar por ver solo lo que
no alcanzamos a hacer, nuestros
defectos y limitaciones, olvidando lo
más importante: el amor de Dios por
nosotros»7.

La amistad como
acompañamiento espiritual

Las consideraciones anteriores se
refieren especialmente a la práctica
formal del acompañamiento
espiritual, que en la Obra tiene lugar
en la charla fraterna, con un laico o
con un sacerdote, o en la confesión, y
en otras conversaciones con el
sacerdote. San Josemaría quiso
siempre evitar que llamáramos a
esas personas nuestros «directores
espirituales». Este enfoque, al
relativizar la figura de la persona
concreta, ofrece una diversidad de
perspectivas que enriquece la vida



espiritual, a la vez que evita
excesivos apegos por ambas partes.
Se sale así también al paso del riesgo
de generar «directores posesivos», y
de los personalismos que suelen
encontrarse en el origen de algunos
casos de abuso de conciencia.

Con todo, el acompañamiento
espiritual puede extenderse también
más allá de estos ámbitos formales.
La amistad, entendida como el amor
benevolente que surge entre
personas con intereses o visiones
afines, es una forma de
acompañamiento indispensable para
nuestras vidas. Cuando el interés
compartido abarca la esfera
espiritual, la amistad se convierte
naturalmente en una forma de
acompañamiento espiritual. El Padre
lo recordaba escribiendo sobre san
Basilio y san Gregorio Nacianceno.
«La amistad que trabaron en su
juventud los mantuvo unidos a lo
largo de toda su vida, y aún hoy



comparten la fiesta en el calendario
litúrgico general. San Gregorio
cuenta que “una sola tarea y afán
había para ambos, y era la virtud, así
como vivir para las esperanzas
futuras”. Su amistad no solo no los
distraía de Dios, sino que los llevaba
más a él»8. Una amistad abierta a las
preocupaciones espirituales es un
marco informal, pero auténtico, de
acompañamiento espiritual, porque
ahí están presentes todos los
elementos que hemos comentado
antes: apertura a la obra del Espíritu
Santo, escucha atenta, y motivación
de la personalidad e iniciativa.

Muchas personas que han
encontrado a Cristo y a la Iglesia
gracias a un amigo o a una amiga
describen la ayuda que recibieron
como un acompañamiento espiritual.
Casi sin darse cuenta, su amigo los
iba acompañando paso a paso y los
llevaba a amar a Jesús, hasta que
dieron el paso de bautizarse o de



hacerse católicos. Lo mismo les
sucede a quienes han regresado a la
fe a través de una amistad leal o
quienes han evitado separarse de
Dios gracias a las palabras de un
amigo. Así, el «apostolado de amistad
y confidencia»9, como lo llamaba san
Josemaría, se acerca bastante a lo
que conocemos como
acompañamiento espiritual: «Esas
palabras, deslizadas tan a tiempo en
el oído del amigo que vacila; aquella
conversación orientadora, que
supiste provocar oportunamente; y el
consejo profesional, que mejora su
labor universitaria; y la discreta
indiscreción, que te hace sugerirle
insospechados horizontes»10.

La relación simétrica entre dos
personas amigas abre, por lo demás,
dimensiones que son menos
accesibles en el acompañamiento
como tal: compartir y apoyarse
mutuamente. Los amigos
intercambian experiencias y puntos



de vista, ayudándose el uno al otro a
afrontar los retos de la vida. Esto
abre algunos caminos, aunque
también cierra otros. En una relación
de amistad yo no puedo esperar
siempre que el otro me escuche, ya
que a veces será más bien él quien
necesita ser escuchado. Por otro lado,
mis amigos no siempre podrán
aconsejarme adecuadamente sobre
aspectos de la vida espiritual o de mi
camino particular, porque quizá no
lo conocen bien; aunque su
perspectiva podrá sin duda
enriquecerme. Por estas razones,
aunque la amistad complementa y
enriquece a la dirección espiritual,
de hecho no puede sustituirla.

En las formas de acompañamiento
espiritual formal, en cambio, la
relación entre las dos personas es
asimétrica: solo una de las partes
tiene el papel de escuchar y
aconsejar; un papel que no debe
desdibujarse ni invertirse. Esta



distinción introduce límites que
ayudan a la persona a abrir su
corazón sin las interferencias
emocionales que quizá dificultarían
un enfoque y una objetividad
adecuados. También facilita que la
persona, después de considerar el
asunto en la presencia de Dios, pueda
comentar aspectos íntimos de su
relación con Dios y con los demás,
incluyendo las raíces de sus pecados
y sus luchas profundas. Esto no
significa, sin embargo, que la
relación entre el director y el
acompañado tenga que ser fría y
seca: salvando esa asimetría y
distancia emocional, es necesario por
parte del director espiritual un
verdadero afecto por las personas
que acompaña, porque solo se puede
ayudar verdaderamente cuando se
ama con el amor de aquel que nos ha
llamado amigos (cfr. Jn 15,15).

* * *



«Traed algunos de los peces que
habéis pescado», dice el Señor (Jn
21,10). San Pedro, aún empapado por
su chapuzón en el lago, arrastra
hasta la orilla la red cargada de
peces. Tras un merecido desayuno, se
aleja caminando con Jesús.
Emprenden entonces, discípulo y
Maestro, un diálogo íntimo: ¿oración,
acompañamiento espiritual? Ambas
cosas, en divina armonía. Pedro,
desarmado, renueva su fidelidad al
Señor. Y el Señor, que nunca dejó de
creer en él, lo confirma en su misión:
«Sígueme». Se voltea Pedro, y
pregunta acerca del otro discípulo,
que camina más atrás. «Tú sígueme»,
insiste Jesús (cfr. Jn 21,19-22). Juan
no oye lo que dicen: tampoco es su
papel. Como el Bautista (cfr. Jn
3,27-30), se alegra de saber que ha
facilitado el encuentro.



1 San Beda el Venerable, citado en 
Catena aurea, Jn 21,1-11.

2 F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-01-2018,
n. 10; las citas de san Josemaría son
de la Carta 26, n. 38.

3 Cfr. Aristóteles, Ética a Nicómaco
VI, 13; Santo Tomás, Summa
Theologiae, II-II q. 47 a. 8 co.

4 «Si interesa mi testimonio personal,
puedo decir que he concebido
siempre mi labor de sacerdote y de
pastor de almas como una tarea
encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudándole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
características de una conciencia
cristiana» (San Josemaría, Es Cristo
que pasa, n. 99).



5 Francisco, Evangelii gaudium, n.
169.

6 San Josemaría, Amigos de Dios, n.
78.

7 F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-01-2018,
n. 11.

8 F. Ocáriz, Carta pastoral, 1-11-2019,
n. 5. Las referencias internas son de
san Gregorio Nacianceno, Sermón 43.

9 San Josemaría, Surco, n. 192.

10 San Josemaría, Camino, n. 973.

Dancho Azagra

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/combate-
cercania-mision-16-acompanamiento-

espiritual-2/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/
https://opusdei.org/es-ar/article/combate-cercania-mision-16-acompanamiento-espiritual-2/

	«Es el Señor»: El acompañamiento espiritual (II)
	Fomentar la personalidad y la iniciativa de cada alma
	La amistad como acompañamiento espiritual


