
opusdei.org

«¿Por qué al final de
días llenos de
actividades, nos
sentimos vacíos?»

En la catequesis del miércoles,
el papa León XIV reflexionó
sobre una característica que
nos distingue especialmente:
tenemos un corazón inquieto
que busca constantemente
donarse.

17/12/2025



Saludo del Santo Padre a los
enfermos, en el Aula Pablo VI,
antes de la audiencia general

¡Buenos días a todos!

Les doy un breve saludo, una
bendición para cada uno de ustedes.

En esta jornada queríamos
protegerlos un poco de los elementos,
sobre todo del frío... No está
lloviendo, pero así tal vez estén un
poco más cómodos. Después podrán
seguir la audiencia en la pantalla, o
si quieren también pueden salir,
pero aprovechamos este pequeño
encuentro un poco más personal
para saludarlos, para ofrecerles la
bendición del Señor y también un
deseo de bien. Ya estamos cerca de la
fiesta de Navidad y queremos pedirle
al Señor que la alegría de este tiempo
navideño los acompañe a todos: a sus
familias, a sus seres queridos, y que
estén siempre en las manos del Señor



con la confianza y el amor que solo
Dios puede darnos.

Ahora les doy la bendición a todos y
luego paso a saludarlos.

Queridos hermanos y hermanas,
¡buenos días y bienvenidos!

La vida humana se caracteriza por
un movimiento constante que nos
impulsa a hacer, a actuar. Hoy en día
se exige en todas partes rapidez para
obtener resultados óptimos en los
ámbitos más diversos. ¿De qué
manera la resurrección de Jesús
ilumina este aspecto de nuestra
experiencia? Cuando participemos
en su victoria sobre la muerte,
¿descansaremos? La fe nos dice: sí,
descansaremos. No estaremos
inactivos, sino que entraremos en el
descanso de Dios, que es paz y
alegría. Pues bien, ¿solo tenemos que



esperar, o esto puede cambiarnos
desde ahora?

Estamos absortos en muchas
actividades que no siempre nos
satisfacen. Muchas de nuestras
acciones tienen que ver con cosas
prácticas, concretas. Debemos
asumir la responsabilidad de
numerosos compromisos, resolver
problemas, afrontar fatigas. También
Jesús se involucró con las personas y
con la vida, sin escatimar esfuerzos,
sino entregándose hasta el final. Sin
embargo, a menudo percibimos que
el hecho de hacer demasiado, en
lugar de darnos plenitud, se
convierte en un vórtice que nos
aturde, nos quita la serenidad, nos
impide vivir mejor lo que es
realmente importante para nuestra
vida. Entonces nos sentimos
cansados, insatisfechos: el tiempo
parece dispersarse en mil cosas
prácticas que, sin embargo, no
resuelven el significado último de



nuestra existencia. A veces, al final
de días llenos de actividades, nos
sentimos vacíos. ¿Por qué? Porque
no somos máquinas, tenemos un
«corazón», es más, podemos decir
que somos un corazón.

El corazón es el símbolo de toda
nuestra humanidad, la síntesis de
pensamientos, sentimientos y deseos,
el centro invisible de nuestras
personas. El evangelista Mateo nos
invita a reflexionar sobre la
importancia del corazón, al citar esta
hermosa frase de Jesús: «Porque allí
donde esté tu tesoro, allí estará
también tu corazón» (Mt 6,21).

Es, entonces, en el corazón donde se
conserva el verdadero tesoro, no en
las cajas fuertes de la tierra, no en las
grandes inversiones financieras, hoy
más que nunca enloquecidas e
injustamente concentradas,
idolatradas al precio sangriento de



millones de vidas humanas y de la
devastación de la creación de Dios.

Es importante reflexionar sobre estos
aspectos, porque en los numerosos
compromisos que afrontamos
continuamente, aflora cada vez más
el riesgo de la dispersión, a veces de
la desesperación, de la falta de
sentido, incluso en personas
aparentemente exitosas. En cambio,
leer la vida bajo el signo de la Pascua,
mirarla con Jesús Resucitado,
significa encontrar el acceso a la
esencia de la persona humana, a
nuestro corazón: cor inquietum. Con
este adjetivo «inquieto», san Agustín
nos hace comprender el impulso del
ser humano que tiende a su plena
realización. La frase completa remite
al comienzo de las Confesiones,
donde Agustín escribe: «Señor, tú nos
hiciste para ti y nuestro corazón está
inquieto hasta que descanse en ti» (I,
1,1).



La inquietud es la señal de que
nuestro corazón no se mueve al azar,
de forma desordenada, sin un fin o
una meta, sino que está orientado
hacia su destino último, el de «volver
a casa». Y el auténtico destino del
corazón no consiste en la posesión de
los bienes de este mundo, sino en
alcanzar lo que puede colmarlo
plenamente, es decir, el amor de
Dios, o, mejor dicho, Dios Amor. Sin
embargo, este tesoro solo se
encuentra amando al prójimo que se
encuentra en el camino: hermanos y
hermanas de carne y hueso, cuya
presencia interpela e interroga a
nuestro corazón, llamándolo a
abrirse y a donarse. El prójimo te
pide ralentizar, mirarlo a los ojos, a
veces cambiar de planes, tal vez
incluso cambiar de dirección.

Queridísimos, he aquí el secreto del
movimiento del corazón humano:
volver a la fuente de su ser, disfrutar
del gozo que no termina, que no



decepciona. Nadie puede vivir sin un
sentido que vaya más allá de lo
contingente, más allá de lo que pasa.
El corazón humano no puede vivir
sin esperar, sin saber que está hecho
para la plenitud, no para el vacío.

Jesucristo, con su Encarnación,
Pasión, Muerte y Resurrección, ha
dado un fundamento sólido a esta
esperanza. El corazón inquieto no se
sentirá defraudado si entra en el
dinamismo del amor para el que ha
sido creado. El destino es seguro, la
vida venció y en Cristo seguirá
venciendo en cada muerte de lo
cotidiano. Esta es la esperanza
cristiana: ¡bendigamos y demos
gracias siempre al Señor que nos la
ha dado!

Rome Reports



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/catequesis-
jubileo-esperanza-38/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/catequesis-jubileo-esperanza-38/
https://opusdei.org/es-ar/article/catequesis-jubileo-esperanza-38/
https://opusdei.org/es-ar/article/catequesis-jubileo-esperanza-38/

	«¿Por qué al final de días llenos de actividades, nos sentimos vacíos?»

