
opusdei.org

Carta del Prelado
(septiembre 2008)

"¿Cómo recibimos lo que nos
contraría: la enfermedad, los
fracasos profesionales, las
ofensas injustas, las dificultades
en la vida social o familiar?",
pregunta el Prelado en su carta
de septiembre. La respuesta,
sugiere, está en la Cruz de
Cristo.

06/09/2008

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Antes de entrar en el tema de la
carta, dos palabras para que demos
gracias a Dios, porque hemos podido
vivir el "omnes cum Petro" hasta
físicamente: así, alojándose en su
casa —en Kenthurst—, hemos
contribuido a la labor del Santo
Padre como sucesor de Pedro y a su
descanso. Sigamos ayudando al Papa,
pidiendo también por sus
colaboradores.

Muchas veces ha aludido Benedicto
XVI al Apóstol Pablo, y queremos
estar en sintonía total con él. Ahora
consideramos que, desde que se
convirtió en el camino de Damasco,
Saulo tuvo clara conciencia de que su
vocación y su misión se hallaban
íntimamente relacionadas con el
misterio de la Cruz. A Ananías, que
se resistía a salir a su encuentro para
bautizarle, Jesús mismo le explicó: 
éste es mi instrumento elegido para
llevar mi nombre ante los gentiles, los
reyes y los hijos de Israel. Yo le



mostraré lo que deberá sufrir a causa
de mi nombre[1].

La existencia de San Pablo fue una
constante realización de esas
palabras del Señor. Correspondiendo
a la gracia sin poner condiciones,
sólo se preocupó de conocer y dar a
conocer a Jesucristo, poniendo ante
los ojos de los nuevos cristianos la
figura del Hijo de Dios hecho
hombre, muerto y resucitado por
nuestra salvación. En la epístola a los
Gálatas, hablando de ese vivir en
Cristo a que aspiró desde el instante
de su conversión, afirma: Christo
confixus sum cruci[2], estoy clavado
con Jesús en la Cruz. Y precisamente
a consecuencia de esa íntima unión,
llegó a identificarse místicamente
con Él, en una entrega diaria, total: 
vivo, pero ya no vivo yo, sino que
Cristo vive en mí[3].

Esa unión con Cristo en la Cruz no se
redujo a algo meramente "ideal",



teórico, en la vida del Apóstol. En
uno de los textos autobiográficos que
recoge en sus cartas, expone lo que
había significado en concreto, para
él, la necesidad de morir con Cristo. 
Cinco veces recibí de los judíos
cuarenta azotes menos uno, tres veces
me azotaron con varas, una vez fui
lapidado, tres veces naufragué, un día
y una noche pasé náufrago en alta
mar. En mis repetidos viajes sufrí
peligros de ríos, peligros de ladrones,
peligros de los de mi raza, peligros de
los gentiles, peligros en ciudad,
peligros en despoblado, peligros en el
mar, peligros entre falsos hermanos;
trabajos y fatigas, frecuentes vigilias,
con hambre y sed, con frecuentes
ayunos, con frío y desnudez. Y además
de otras cosas, mi responsabilidad
diaria: el desvelo por todas las
iglesias. ¿Quién desfallece sin que yo
desfallezca? ¿Quién tiene un tropiezo
sin que yo me abrase de dolor?[4].



Son algunas líneas de la segunda
epístola a los Corintios que no se leen
sin emoción y gratitud. Porque Pablo,
además, recuerda lleno de alegría
estos sufrimientos suyos por el
Señor, ese estar clavado con Él en la
Cruz: con sumo gusto me gloriaré
más todavía en mis flaquezas, para
que habite en mí la fuerza de Cristo.
Por lo cual me complazco en las
flaquezas, en los oprobios, en las
necesidades, en las persecuciones y
angustias, por Cristo; pues cuando soy
débil, entonces soy fuerte[5].

Glosando unas palabras semejantes
del Apóstol, Benedicto XVI afirma
que San Pablo ya no vive para sí
mismo, para su propia justicia.
Vive de Cristo y con Cristo:
dándose a sí mismo; ya no
buscándose y construyéndose a sí
mismo. Ésta es la nueva justicia, la
nueva orientación que nos da el
Señor, que nos da la fe. Ante la
Cruz de Cristo, expresión máxima



de su entrega, ya nadie puede
gloriarse de sí mismo[6].

En tiempos de San Pablo —y también
ahora—, muchas personas buscaban
conocimientos esotéricos, doctrinas
sensacionalistas, esperando
encontrar ahí la salvación; pero el
Apóstol les advierte que no va por
ahí el designio divino. Él predica 
verbum crucis[7], la palabra de la
Cruz. Y, para que no quedara duda,
nos señala a todos: los judíos piden
signos, los griegos buscan sabiduría;
nosotros en cambio predicamos a
Cristo crucificado, escándalo para los
judíos, necedad para los gentiles; pero
para los llamados, judíos y griegos,
predicamos a Cristo, fuerza de Dios y
sabiduría de Dios. Porque lo necio de
Dios es más sabio que los hombres, y
lo débil de Dios es más fuerte que los
hombres[8].

Palabras de contenido y empuje
siempre actuales, que nos viene muy



bien meditar especialmente en estos
días, mientras nos preparamos para
celebrar, el 14 de septiembre, la
fiesta de la Exaltación de la Santa
Cruz. Desde antiguo, esa festividad
tiene gran raigambre en la Iglesia y,
concretamente, en esta parte de la
Iglesia que es el Opus Dei. El hecho
de estar en un año dedicado a San
Pablo, que tanto escribió sobre el
misterio de la Cruz, nos invita a
prepararnos mejor y a celebrarla con
más júbilo. ¿Cómo buscamos cada
día la abnegación? ¿Con qué
devoción miramos la cruz de palo,
que tanto significado encierra?
¿Amamos el sacrificio?

En la vida de San Josemaría, el deseo
de identificarse con Cristo en la Cruz
estuvo presente desde el 2 de octubre
de 1928. Pero ya antes, cuando
todavía era muy joven, el Señor le
fue preparando con las pequeñas y
grandes contradicciones que
permitió en sus años de niño y de



adolescente. Luego, una vez fundado
el Opus Dei, le manifestó claramente
que la Obra debía hundir sus raíces
en la Santa Cruz. Se lo confió en
diversas ocasiones y de modos muy
variados; y aunque nuestro Padre a
veces no entendía el porqué de esos
sufrimientos, siempre fue adelante,
convencido de que eran caricias
divinas. En 1948, expresándose en
tercera persona, refería en una
meditación algunos recuerdos de
esos años. Sus palabras,
autobiográficas, dan mucha luz para
entender su reacción ante los
encuentros repetidos con la Cruz de
Jesús.

El Señor permitía que se abatieran
sobre su persona innumerables
dificultades, con las que estaba
forjando su alma. Me acuerdo de
una criatura que iba de una parte
a otra por los barrios bajos de
Madrid, a solas con su dolor.
Aspiraba a cumplir la Voluntad de



Dios, pero se encontraba sin
medios para cumplir el encargo
que había recibido. No tenía otra
solución, no conocía otro remedio
que la Cruz; y bebía el cáliz del
sufrimiento hasta las heces. Y, al
decidirse a abrazar el dolor, pudo
saborear, como embriagado por la
borrachera dulce y amarga del
sufrimiento, la alegría de aquellas
palabras del salmista: et calix tuus
inebrians quam præclarus est!
(cfr. Sal 22, 5, Vg); tu cáliz, que me
embriaga, ¡qué feliz me hace![9].

Podemos formularnos
personalmente otras preguntas que
nos ayuden a calibrar cómo es
nuestro amor a la Cruz en concreto,
con obras. ¿Cómo recibimos lo que
nos contraría: la enfermedad, los
fracasos profesionales, las ofensas
injustas, las dificultades en la vida
social o familiar? ¿Cómo
reaccionamos ante todo lo
desagradable que, sin buscarlo,



aparece en nuestra vida? ¿Tratamos
de enfocarlo con visión
sobrenatural? ¿Es rápida nuestra
rectificación, quizá tras un momento
inicial de incomprensión o incluso de
rebeldía, viendo en todo la Voluntad
de Dios, que permite todo eso para
nuestro bien? Qué buen momento
para repetir, saboreándola, aquella
consideración de Camino: ¿Lo
quieres, Señor?... ¡Yo también lo
quiero![10].

No se trata de ser insensibles ante el
dolor, físico o moral; sino de elevar la
mirada por encima de lo contingente,
con la ayuda de Dios, que jamás nos
faltará. Lo malo es tratar de huir a
toda costa de lo que contraría; más
aún si la causa de esas
contrariedades radica en la fidelidad
a la verdad.

Lo apuntaba Benedicto XVI, al
inaugurar el año paulino, hablando
de la misión de San Pablo. La



llamada a ser maestro de los
gentiles es al mismo tiempo e
intrínsecamente una llamada al
sufrimiento en la comunión con
Cristo, que nos ha redimido
mediante su Pasión. En un mundo
en el que la mentira es poderosa,
la verdad se paga con el
sufrimiento. Quien quiera evitar el
sufrimiento, mantenerlo lejos de
sí, mantiene lejos la vida misma y
su grandeza; no puede ser
servidor de la verdad, y así
servidor de la fe. No hay amor sin
sufrimiento, sin el sufrimiento de
la renuncia a sí mismos, de la
transformación y purificación del
yo por la verdadera libertad.
Donde no hay nada por lo que
valga la pena sufrir, incluso la
vida misma pierde su valor. La
Eucaristía, el centro de nuestro
ser cristianos, se funda en el
sacrificio de Jesús por nosotros,
nació del sufrimiento del amor,
que en la Cruz alcanzó su culmen.



Nosotros vivimos de este amor que
se entrega. Este amor nos da la
valentía y la fuerza para sufrir
con Cristo y por Él en este mundo,
sabiendo que precisamente así
nuestra vida se hace grande,
madura y verdadera. A la luz de
todas las cartas de San Pablo,
vemos cómo se cumplió en su
camino de maestro de los gentiles
la profecía hecha a Ananías en la
hora de la llamada: "Yo le
mostraré todo lo que tendrá que
padecer por mi nombre". Su
sufrimiento lo hace creíble como
maestro de verdad, que no busca
su propio interés, su propia gloria,
su propia satisfacción personal,
sino que se compromete por Aquel
que nos amó y se entregó a sí
mismo por todos nosotros[11].

En las próximas semanas, la liturgia
nos presenta diversas
conmemoraciones marianas: la
Natividad de la Virgen, el Dulce



Nombre de María, sus dolores al pie
de la Cruz, Nuestra Señora de la
Merced. Afrontemos estas fechas
como invitaciones a recurrir a
nuestra Madre, a aprender de Ella a
seguir muy de cerca a Jesucristo,
para así identificarnos con Él.

Cuando rezamos la Salve, decimos: 
¡Muéstranos a Jesús, fruto bendito de
tu vientre! La Virgen Santísima no
sólo nos muestra a Jesús, sino que
nos lleva a Él con suavidad y dulzura
maternales. Hay dos momentos en
los que, de modo especial, el
Evangelio nos presenta la figura de
María que "nos muestra" a su Hijo.
Uno ocurrió al principio de la vida de
Jesús, cuando lo ofreció a los
pastores y a los magos, para que lo
adoraran; otro es el que recordamos
el día 15, en el santo escenario del
Gólgota.

Con su presencia silenciosa junto a la
Cruz, nuestra Madre nos invita a



mirar a su Hijo. Dirigir los ojos a
Cristo en la Cruz, nos empuja a
percatarnos una vez más de que 
Dios no ha redimido al mundo con
la espada, sino con la Cruz. Al
morir —decía el Papa en una
homilía—, Jesús extiende los
brazos. Éste es ante todo el gesto
de la Pasión: se deja clavar por
nosotros, para darnos su vida.
Pero los brazos extendidos son al
mismo tiempo la actitud del
orante, una postura que el
sacerdote asume cuando, en la
oración, extiende los brazos: Jesús
transformó la Pasión, su
sufrimiento y su muerte, en
oración, en un acto de amor a Dios
y a los hombres. Por eso, los
brazos extendidos de Cristo
crucificado son también un gesto
de abrazo, con el que nos atrae
hacia sí, con el que quiere
estrecharnos entre sus brazos con
amor. De este modo, es imagen del
Dios vivo, es Dios mismo, y



podemos ponernos en sus
manos[12].

Con cuánta frecuencia hemos oído
decir a San Josemaría,
acompañándose con un gesto muy
significativo, que Cristo, Sumo
Sacerdote, extiende sus brazos para
acogernos a todos: a cada una, a cada
uno. Nos puntualizaba así que
participar de la Cruz de Cristo
expresa una señal de predilección
divina, aunque quizá cueste
entenderlo. No lleves la Cruz
arrastrando... Llévala a plomo,
porque tu Cruz, así llevada, no será
una Cruz cualquiera: será... la
Santa Cruz. No te resignes con la
Cruz. Resignación es palabra poco
generosa. Quiere la Cruz. Cuando
de verdad la quieras, tu Cruz
será... una Cruz, sin Cruz. Y de
seguro, como Él, encontrarás a
María en el camino[13].



Del 12 al 15 de septiembre, Benedicto
XVI viajará a Francia con motivo del
150º aniversario de las apariciones
marianas de Lourdes.
Acompañémosle espiritualmente en
su viaje y aprovechemos para rogar
con insistencia por todos los que
padecen en el cuerpo o en el espíritu,
para que el Señor los alivie.
Acudamos a la intercesión de la
Virgen, Salus infirmorum, Consolatrix
afflictorum; también para que les
haga comprender que esos
sufrimientos —unidos a los de Cristo
en la Cruz— se tornan muy eficaces
para el bien de la Iglesia y para la
salvación de las almas.

¡15 de septiembre! Y el pensamiento
se va espontáneamente también al
queridísimo don Álvaro, que tomó —
con su paz y serenidad habituales—
el peso santo de la Obra: ojalá tú y yo
sepamos corresponder con la misma
generosidad.



No puedo alargarme, aludiendo al
viaje que hemos hecho por Oriente.
Mucho he pensado en nuestro Padre,
en el queridísimo don Álvaro, y
también en todas y en todos. ¡Qué
trigal nos espera! En India, Hong
Kong, Macao, Australia, Nueva
Zelanda, Filipinas, Singapur y
Malasia, ya se ve esa cosecha; y si
todos trabajamos, ¡qué lejos se
llegará!

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Solingen, 1 de septiembre de 2008.

[1] Hch 9, 15-16.

[2] Gal 2, 19.

[3] Ibid., 20.

[4] 2 Cor 11, 24-29.



[5] Ibid., 12, 9-10.

[6] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 8-XI-2006.

[7] 1 Cor 1, 18.

[8] Ibid., 22-25.

[9] San Josemaría, Apuntes tomados
en una meditación, 15-XII-1948.

[10] San Josemaría, Camino, n. 762.

[11] Benedicto XVI, Homilía en la
inauguración del año paulino, 28-
VI-2008.

[12] Benedicto XVI, Homilía en el
Santuario de Mariazell, 8-IX-2007.

[13] San Josemaría, Santo Rosario, IV
misterio doloroso.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/carta-del-
prelado-septiembre-2008/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/carta-del-prelado-septiembre-2008/
https://opusdei.org/es-ar/article/carta-del-prelado-septiembre-2008/
https://opusdei.org/es-ar/article/carta-del-prelado-septiembre-2008/

	Carta del Prelado (septiembre 2008)

