opusdei.org

Para mi, vivir es
Cristo (II): caminos
de contemplacion.
Unidad entre
oraciony
evangelizacion
Adentrarse por caminos de
contemplacion significa dejar
obrar al Espiritu Santo para que
El refleje en nosotros la faz de

Cristo en todas las situaciones
de nuestra vida.

28/04/2018



Escucha el articulo «Caminos de
contemplacion»

Descarga el libro electronico:
«Para mi, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Una de las actitudes que los
Evangelios resaltan mas de Jesus
mientras cumple su mision es la
frecuencia con la que acude a la
oracion. El ritmo de su ministerio
estd, en cierto sentido, marcado por
los momentos en que se dirige al
Padre. Jesus se recoge en oracion
antes de su Bautismo (cfr. Lc 3,21), la
noche previa a la eleccion de los
Doce (cfr. Lc 6,12), en el monte antes
de la Transfiguracion (cfr. Lc 9,28),
en el Huerto de los Olivos mientras
se prepara para enfrentar la Pasion
(cfr. Lc 22,41-44). El Seiior dedicaba
mucho tiempo a la oracion: al


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/

anochecer, o la noche entera, o muy
de madrugada, o en medio de
jornadas de intensa predicacion; en
realidad oraba constantemente, y
recomendo repetidamente a los
discipulos «la necesidad de orar
siempre y no desfallecer» (Lc 18,1).

¢Por qué ese ejemplo y esa
insistencia del Sefior? ¢ Por qué es
necesaria la oracién? En realidad,
esta responde a los deseos mas
intimos del hombre, que ha sido
creado para entrar en dialogo con
Dios y contemplarle. Pero la oracion
es, sobre todo, un don de Dios, un
regalo que El nos ofrece: «el Dios
vivo y verdadero llama
incansablemente a cada persona al
encuentro misterioso de la oracion.
Esta iniciativa de amor del Dios fiel
es siempre lo primero en la oracion,
el caminar del hombre es siempre
una respuesta»[1].



Para imitar a Cristo y participar de
su Vida, es imprescindible ser almas
de oracion. A través de la
contemplacion del Misterio de Dios,
revelado en Jesucristo, nuestra vida
se va transformando en la suya. Se
hace realidad aquello que san Pablo
comentaba a los corintios: «Todos
nosotros, que con el rostro
descubierto reflejamos como en un
espejo la gloria del Sefior, vamos
siendo transformados en su misma
imagen, cada vez mas gloriosos,
conforme obra en nosotros el
Espiritu del Sefior» (1 Cor 3,18). Al
igual que san Pablo, todos los
cristianos estamos llamados también
a reflejar en el rostro la faz de Cristo:
en esto consiste ser apostoles, en ser
mensajeros del amor de Dios, que se
experimenta en primera persona
durante los ratos de oracion. Se
entiende, por tanto, la actualidad de
la invitacion a «adentrarse mas en la
oracion contemplativa en medio del



mundo, y ayudar a los demas a ir por
caminos de contemplacion[2]»[3].

Acoger el don de Dios

El apostol crece al ritmo de la
oracion, la renovacion personal en el
impulso evangelizador parte de la
contemplacion. El Papa recuerda
que: «La mejor motivacion para
decidirse a comunicar el Evangelio es
contemplarlo con amor, es detenerse
en sus paginas y leerlo con el
corazon. Silo abordamos de esa
manera, su belleza nos asombra,
vuelve a cautivarnos una y otra
vez»[4]. Por eso, es fundamental
desarrollar «un espiritu
contemplativo, que nos permita
redescubrir cada dia que somos
depositarios de un bien que
humaniza, que ayuda a llevar una
vida nueva. No hay nada mejor para
transmitir a los demas»[5].

Los Evangelios nos presentan a
distintos personajes a los que, el



encuentro con Cristo, cambia su vida
y les convierte en portadores del
mensaje salvador del Sefior. Uno de
ellos es la mujer samaritana que,
como relata san Juan, va
simplemente a buscar agua al pozo
junto al que Jesus esta sentado,
descansando. Y es Fl quien comienza
el didlogo: «<Dame de beber» (Jn 4,10).
A primera vista, la samaritana no se
muestra muy dispuesta a continuar
la conversacion: «;Cémo tu, siendo
judio, me pides de beber a mi, que
SOy una mujer samaritana?» (Jn 4,9).
Pero el Sefior le hace ver que, en
realidad, El es ese agua que ella
busca: «Si conocieras el don de Dios...
(Jn 4,10), el que beba del agua que yo
le daré no tendra sed nunca mas,
sino que el agua que yo le daré se
hara en él fuente de agua que salta
hasta la vida eterna...» (Jn 4,14).
Después, una vez traspasado el
corazon de la samaritana, le revela
con claridad y sencillez que conoce
su pasado (cfr. Jn 4,17-18), pero con



tal amor que ella no se siente
desanimada ni rechazada. Todo lo
contrario: Jesus le hace participar de
un universo nuevo, le hace entrar en
un mundo que vive con esperanza,
pues ha llegado el momento de la
reconciliacion, el momento en que se
abren las puertas de la oracion para
todos los hombres: «Créeme, mujer,
llega la hora en que ni en este monte
ni en Jerusalén adoraréis al Padre.
(...) Llega la hora, y es ésta, en la que
los verdaderos adoradores adoraran
al Padre en espiritu y en verdad» (Jn
4,21.23).

En el didlogo con Jesus, la samaritana
descubre la verdad de Dios y la de su
propia vida. Acoge el don de Dios y se
convierte radicalmente. Por eso, la
Iglesia ha visto en este pasaje
evangélico una de las imagenes mas
sugerentes sobre la oracion: «Jesus
tiene sed, su peticion llega desde las
profundidades de Dios que nos
desea. La oracion, sepamoslo o no, es



el encuentro de la sed de Dios y de
sed del hombre. Dios tiene sed de
que el hombre tenga sed de El»[6]. La
oracion es una manifestacion de la
iniciativa de Dios, que sale en
busqueda del hombre, y espera su
respuesta para transformarlo en su
amigo. En ocasiones, parece que es
uno quien toma la iniciativa de
dedicar a Dios un tiempo de oracion,
pero, en realidad, esto es ya una
respuesta a su llamada. La oracion se
vive como un llamamiento reciproco:
Dios me busca y me espera, y yo
necesito de Dios y le busco.

Tiempo para Dios

El hombre tiene sed de Dios, aunque
con frecuencia no lo sepa reconocer,
e incluso rechace acudir a las fuentes
de agua viva, que son los momentos
dedicados a la oracion. La historia de
la samaritana, en este sentido, se
repite en muchas almas: Jesus que
pide un poco de atencion, que



intenta suscitar un dialogo dentro del
corazon, en un momento que quiza
parece inoportuno. iDa la impresion
de que esos minutos diarios son
demasiados, que no hay espacio en
una agenda tan apretada! Pero,
cuando uno se deja meter por el
Sefior en ese dialogo contemplativo,
entonces se descubre que la oraciéon
no es algo que yo hago por Dios sino,
sobre todo, un don que Dios me
concede y que yo simplemente acojo.

Dedicar tiempo al Sefior no es
simplemente una tarea entre otras,
una carga mas en un horario muchas
veces exigente. Es acoger un regalo
infinitamente valioso, una perla
preciosa o un tesoro escondido en la
normalidad de la vida ordinaria, que
necesitamos cuidar con delicadeza.

La eleccion del momento de la
oracion depende de una voluntad
que quiere dejarse conquistar por el
Amor: no se hace oracion cuando se



tiene tiempo, sino que se toma el
tiempo para hacer la oracion. Cuando
uno supedita la oracion a los huecos
que aparezcan en su horario,
posiblemente no conseguira hacerla
con regularidad. La eleccion del
momento es reveladora de los
secretos del corazon: manifiesta el
lugar que ocupa el amor a Dios en la
jerarquia de nuestros intereses
diarios[7].

Orar es siempre posible: el tiempo
del cristiano es el de Cristo
resucitado, que esta con nosotros
todos los dias (cfr. Mt 28,20). La
tentacion mas frecuente para
apartarnos de la oracion es una
cierta falta de fe, que se manifiesta
en unas preferencias de hecho: «Se
presentan como prioritarios mil
trabajos y cuidados que se
consideran mas urgentes; una vez
mas, es el momento de la verdad del
corazon y de clarificar
preferencias»[8]. El Sefior es lo



primero. Por este motivo, es muy
conveniente determinar el horario
adecuado para la oracion, quiza
aconsejandose en la direccion
espiritual, para adaptar ese plan a las
circunstancias personales.

San Josemaria hizo muchos ratos de
oracion en el coche, durante los
viajes que realizaba por motivos
apostolicos; en el tranvia, o
caminando por las calles de Madrid,
cuando no tenia otra posibilidad.
Quienes tienen que santificarse en
medio de la vida ordinaria pueden
encontrarse en situaciones
parecidas: un padre o una madre de
familia, algunas veces quizas no
tendran otra opcion que orar al
Sefior mientras atienden a los hijos
pequerios: sera muy grato a Dios. En
todo caso, recordar que el Sefior nos
espera, y tiene preparadas las gracias
que necesitamos para ofrecérnoslas
en la oracion, puede ayudar en la



eleccion del tiempo y lugar mas
propicios.

El combate de la oracion

Considerar que la oracion es un arte,
implica reconocer que siempre se
puede crecer en ella, dejando actuar
cada vez mas a la gracia de Dios en
nuestras almas. En este sentido, la
oracion también es combate[9]. Es
lucha, en primer lugar, contra
nosotros mismos. Las distracciones
invaden la mente cuando intentamos
crear el silencio interior. Estas nos
descubren aquello a lo que el
corazon esta apegado y pueden
convertirse en una luz para pedirle
ayuda a Dios[10].

Nuestro tiempo estd marcado por la
multiplicacion de las posibilidades
tecnologicas que facilitan la
comunicacion en muchos sentidos,
pero que también aumentan las
ocasiones de distraccion. Se puede
decir que nos encontramos ante un



nuevo reto para el crecimiento de la
vida contemplativa: aprender a vivir
el silencio interior rodeado de mucho
ruido exterior. En tantos ambitos se
percibe la primacia de la gestion
sobre la reflexion o el estudio; nos
hemos habituado a trabajar en
multitasking, prestando atencion
simultanea a muchas tareas, lo que
facilmente puede llevar a vivir en el
inmediatismo de la accion-reaccion.
Sin embargo, ante este panorama, se
han revalorizado algunas actitudes
como la atencion o la concentracion,
que se presentan como un modo de
proteger la capacidad de detenersey
profundizar en lo que realmente vale
la pena.

El silencio interior se presenta como
una condicion necesaria para la vida
contemplativa. Nos libera del
apegamiento a lo inmediato, a lo
facil, a lo que distrae pero no llena,
de modo que nos podamos centrar
en nuestro verdadero bien:



Jesucristo, que nos sale al encuentro
en la oracion.

El recogimiento interior implica un
movimiento que va de la dispersion
en muchas actividades, hacia la
interioridad. Ahi es mas sencillo
encontrar a Dios, y reconocer su
presencia en lo que El hace
cotidianamente en nuestras vidas —
detalles del dia a dia, luces recibidas,
actitudes de otras personas-,y asi
poder manifestarle nuestra
adoracion, arrepentimiento, peticion,
etc. Por eso, el recogimiento interior
es fundamental para un alma
contemplativa en medio del mundo:
«La verdadera oracion, la que
absorbe a todo el individuo, no la
favorece tanto la soledad del
desierto, como el recogimiento
interior»[11].

A la busqueda de luces nuevas

La oracion, al ser también busqueda
del hombre, implica el deseo de no



conformarse con un modo rutinario
de dirigirse al Sefior. Si todas las
relaciones duraderas implican el
afan continuo de renovar el amor, la
relacion con Dios que se fragua
especialmente en los momentos
dedicados exclusivamente a El,
también deberia caracterizarse por
este deseo.

«En tu vida, si te lo propones, todo
puede ser objeto de ofrecimiento al
Sefior, ocasion de coloquio con tu
Padre del Cielo, que siempre guarda
y concede luces nuevas»[12].
Ciertamente, esas luces el Sefior las
concede contando con la busqueda
apasionada de sus hijos, con la
disposicion de escuchar con sencillez
la palabra que nos dirige, dejando de
lado la idea de que ya no hay nada
nuevo por descubrir. En esto, es un
ejemplo la actitud de la samaritana
junto al pozo: aunque su vida de fe
estaba enfriada, guardaba dentro de



su corazon el deseo de la llegada del
Mesias.

Esta aspiracion se traducira en
volver a llevar los sucesos diarios al
dialogo con el Sefior, pero sin
pretender conseguir una solucion
inmediata y a nuestra medida. Es
mas importante pensar qué quiere el
Sefior: tantas veces, lo unico que
espera es que nos pongamos con
sencillez enfrente de El, y que
hagamos una memoria agradecida
de todo aquello que el Espiritu Santo
esta obrando silenciosamente en
nosotros. O, quizd, implicara también
volver a tomar los Evangelios y
contemplar con calma la escena y
participar en ella «como un
personaje mas»"?, para dejarse
interpelar por Cristo. Alimentar la
oracion es también partir en nuestro
dialogo con el Sefior de los textos que
la Iglesia pone en nuestros labios en
la liturgia que hemos celebrado ese
dia. Las fuentes de la oracion son



inagotables: si sabemos acudir a ellas
con ilusion nueva, el Espiritu Santo
hara el resto.

Cuando no se encuentran las
palabras

Con todo, en algunas ocasiones,
ocurrira que, a pesar del esfuerzo,
uno no consigue entablar un dialogo
con Dios. Como consuela, entonces,
recordar aquella indicacion del
Sefior: «al orar no empleéis muchas
palabras como los gentiles, que
piensan que por su locuacidad van a
ser escuchados» (Mt 6,7). Es el
momento de volver a confiar en la
accion del Espiritu Santo en el alma,
que «acude en ayuda de nuestra
flaqueza: porque no sabemos lo que
debemos pedir como conviene; pero
el mismo Espiritu intercede por
nosotros con gemidos inefables» (Rm
8,26).

Al hilo de las palabras de san Pablo a
los Romanos, Benedicto XVI describia



cudl es la actitud de abandono que
impregna a la oracion: «Queremos
orar, pero Dios esta lejos, no tenemos
las palabras, el lenguaje, para hablar
con Dios, ni siquiera el pensamiento.
Solo podemos abrirnos, poner
nuestro tiempo a disposicion de Dios,
esperar que él nos ayude a entrar en
el verdadero didlogo. El Apostol dice:
precisamente esta falta de palabras,
esta ausencia de palabras, incluso
este deseo de entrar en contacto con
Dios, es oracion que el Espiritu Santo
no solo comprende, sino que lleva,
interpreta ante Dios. Precisamente
esta debilidad nuestra se transforma,
a través del Espiritu Santo, en
verdadera oracion, en verdadero
contacto con Dios»[14].

No hay motivos, por tanto, para
desanimarse si se siente la dificultad
de mantener un didlogo con el Sefior.
Cuando el corazén parece que esta a
disgusto con las realidades
espirituales, el tiempo de meditacion



se hace largo, el pensamiento divaga
en otras cosas, o la voluntad se
resiste y el corazon esta seco, quiza
nos sirvan las siguientes
consideraciones:

«La oracién -recuérdalo- no consiste
en hacer discursos bonitos, frases
grandilocuentes o que consuelen...

Oracidn es a veces una mirada a una
imagen del Sefior o de su Madre;
otras, una peticion, con palabras;
otras, el ofrecimiento de las buenas
obras, de los resultados de la
fidelidad...

Como el soldado que esta de guardia,
asi hemos de estar nosotros a la
puerta de Dios Nuestro Sefior: y eso
es oracion. O como se echa el
perrillo, a los pies de su amo.

—No te importe decirselo: Sefior,
aqui me tienes como un perro fiel; o
mejor, como un borriquillo, que no
dara coces a quien le quiere»[15].



La fuente que cambia el mundo

La vida de oracion nos abre las
puertas al trato con Dios, relativiza
los problemas a los que a veces
damos una importancia
desmesurada, nos recuerda que
estamos siempre en manos de
nuestro Padre del Cielo. Sin embargo,
esta no nos aisla del mundo, ni es
una escapatoria para los problemas
diarios. La verdadera oracion es
significativa: incide en nuestra vida,
la ilumina, y nos abre a nuestro
entorno con una perspectiva
sobrenatural: «Una oracion intensa,
pues, que sin embargo no aparta del
compromiso en la historia: abriendo
el corazon al amor de Dios, 1o abre
también al amor de los hermanos, y
nos hace capaces de construir la
historia segun el designio de
Dios»[16].

En la oracidn, el Sefior no quiere
apagar unicamente nuestra sed, sino



que esa experiencia nos lleve a
compartir la alegria del trato con EL
Es lo que sucedid en el corazon de la
samaritana: después del encuentro
con Jesus, se apresura a darlo a
conocer a la gente de su entorno:
«Muchos samaritanos de aquella
ciudad creyeron en €l por la palabra
de la mujer que atestiguaba: «Me ha
dicho todo lo que he hecho» (Jn 4,39).
Senial de la oracion auténtica es el
deseo de compartir la experiencia de
Cristo con los demas, porque «;qué
amor es ese que no siente la
necesidad de hablar del ser amado,
de mostrarlo, de hacerlo
conocer?»[17].

Santa Maria es Maestra de oracion.
Ella, que supo guardar las cosas de su
Hijo, meditandolas en su corazon
(cfr. Lc 2,51), acompaiia a los
discipulos de Jesus en la oracion (cfr.
Hch 1,14), mostrandoles el camino
para recibir con plenitud el don del
Espiritu Santo, que los hara lanzarse



a la aventura divina de la
evangelizacion.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo Valdés

[1] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2567.

[2] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
67.

[3] F. Ocariz, Carta pastoral, 14-
I1-2017, n. 8.

[4] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), n. 264.

[5] Ibidem.

[6] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2560. Cfr. San Agustin, De diversis
quaestionibus octoginta tribus, 64, 4:
CCL 44 A140 (PL 40, 56).



[7] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2710.

[8] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2732.

[9] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, nn. 2725y ss.

[10] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, n. 2729.

[11] San Josemaria, Surco, 460.
[12] San Josemaria, Forja, 743.
[13] Amigos de Dios, n. 222.

[14] Benedicto XVI, Audiencia
general, 16 de mayo de 2012.

[15] Forja, n. 73.

[16] San Juan Pablo II, Carta
apostolica Novo millennio ineunte, n.
33.



[17] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), n. 264.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/caminos-de-
contemplacion/ (09/01/2026)


https://opusdei.org/es-ar/article/caminos-de-contemplacion/
https://opusdei.org/es-ar/article/caminos-de-contemplacion/
https://opusdei.org/es-ar/article/caminos-de-contemplacion/

	Para mí, vivir es Cristo (II): caminos de contemplación. Unidad entre oración y evangelización

