
opusdei.org

Camino al
Centenario (7): El
trabajo y las
actividades humanas
asumidas por el
misterio de Cristo

La vida oculta de Jesús en
Nazaret revela que el trabajo y
las tareas ordinarias poseen un
profundo valor divino: pueden
ser un camino vocacional y de
unión con Dios que busca
imitar toda la vida del Señor.
Las diversas circunstancias en
las que se desarrolla la vida
ordinaria y el trabajo cotidiano
confieren a esta llamada una



dimensión verdaderamente
universal: la hacen accesible a
la inmensa mayoría de los
hombres y mujeres de todos los
tiempos.

08/12/2025

Toda teología del trabajo debería
partir de un hecho histórico sencillo,
pero cargado de consecuencias: Jesús
de Nazaret, el Verbo hecho carne,
trabajó. Del mismo modo que el tema
del trabajo humano no ha estado
siempre presente en la reflexión
teológica a lo largo de los siglos,
tampoco el trabajo del Hijo de Dios
en la tierra, generalmente hablando,
ha ocupado un lugar central en las
diferentes espiritualidades
propuestas por la predicación
cristiana.



La forma directa y explícita de las
enseñanzas de Jesús transmitidas
durante su vida pública –parábolas,
discursos, milagros, ejemplo– ha
recibido, lógicamente, más atención
que los años de vida ordinaria: unos
treinta, de los cuales podemos
suponer que al menos quince
dedicados al trabajo manual. En la
catequesis, en las representaciones
artísticas, en las obras teológicas, en
los comentarios patrísticos y
espirituales, los tres años de vida
pública –culminados en el misterio
pascual de su muerte y resurrección–
comprensiblemente han destacado
sobre el resto de su existencia.

Por esta razón, la tradición de la
Iglesia se ha referido a menudo a los
largos años de Nazaret llamándolos 
vida oculta: oculta porque
transcurrió lejos de los focos,
inmersa en la vida cotidiana,
semejante a la de tantos otros
jóvenes de su pueblo y de su entorno.



El testimonio de los Evangelios es
claro al respecto: «Muchos de los que
le oían decían admirados: “¿De
dónde sabe este estas cosas? ¿Y qué
sabiduría es la que se le ha dado y
estos milagros que se hacen por sus
manos? ¿No es este el artesano, el
hijo de María, y hermano de Santiago
y de José y de Judas y de Simón? ¿Y
sus hermanas no viven aquí entre
nosotros?”. Y se escandalizaban de
él» (Mc 6,2-3).

El término griego tékton, con el que
los evangelios designan el trabajo de
Jesús –conocido como «el artesano» o
«el hijo del carpintero» (cfr. Mc 6,3;
Mt 13,55)–, abarca una serie de
habilidades manuales de cierto nivel.
Traducido en la Vulgata latina como 
faber, evocó de inmediato el trabajo
del herrero o del carpintero, el oficio
de quien maneja con destreza el
hierro y la madera. En realidad, el
término tiene un sentido más amplio:
designa al artesano que trabaja con



diversos materiales e incluye
también la actividad del escultor.
Procede de la misma raíz que el
término «técnica», tan central en la
vida contemporánea.

En su Diálogo con Trifón, san Justino
comenta que «mientras estaba entre
los hombres, Jesús fabricó, como
obras de carpintería, arados y yugos,
enseñando así los símbolos de la
justicia y la necesidad de una vida
laboriosa» (LXXXVIII, 8). Sin duda se
trataba de un trabajo remunerado,
como corresponde al contexto de la
vida de José, esposo de María, y a la
práctica habitual de quienes, sin
riquezas ni propiedades, se ganan el
pan con el trabajo de sus manos. Así
lo hizo Jesús: primero como
adolescente y aprendiz en el taller de
José, y después como adulto, llamado
ya a sostenerse a sí mismo y a su
familia.



Aunque fueron años de vida oculta,
esto no significa que el impacto de su
labor se limitara al hogar de Nazaret.
Es razonable suponer que su oficio
de artesano contribuyó a mejorar las
condiciones de vida de sus vecinos,
reparando sus herramientas de
trabajo o elaborando objetos útiles
para sus hogares –muebles,
utensilios y otros enseres
cotidianos–. Así, el trabajo de Jesús
en el taller tuvo una profunda
dimensión de servicio, que más
tarde, al iniciar su vida pública, se
manifestó de una manera distinta.

Tras haber ejercido como carpintero,
en el breve tiempo en que recorre los
caminos de Galilea y Judea como
rabino itinerante, trabaja como
maestro y médico: enseña, predica,
cura. «Recorría Jesús toda la Galilea
enseñando en las sinagogas,
predicando el Evangelio del Reino y
curando toda enfermedad y dolencia
del pueblo» (Mt 4,23). Es significativo



que estos tres verbos –enseñar,
predicar, curar– sean los más
frecuentes en los evangelios al
referirse a su actividad. Algunos
comentarios transmitidos por la
tradición presentan con cierta viveza
la imagen de Jesús como médico. La
labor de enseñar y curar manifiesta,
en el Hijo de María, los rasgos
habituales de un trabajo humano.
Jesús lleva una vida intensa,
experimenta el cansancio, necesita
dormir, tiene sed y hambre (cfr. Mt
14,13-14; Mc 1,32-35; 3,20; 4,38; 6,31;
Jn 4,6).

Un descubrimiento que
anunciar al mundo

Si el Verbo hecho carne asumió una
naturaleza humana perfecta y
completa (cfr. León Magno, Carta a
Flaviano, DH n. 293), no debe
sorprender que todo itinerario
cristiano, cuyo fin es la identificación
con Jesucristo y la reproducción de



su vida en la de sus discípulos, deba
encontrar –en algún nivel– la
experiencia humana del trabajo. No
podría ser de otra manera. El trabajo
forma parte de la vocación originaria
de todo ser humano, y la perfecta
humanidad del Verbo encarnado
incluye necesariamente también esta
dimensión.

Sin embargo, al menos a lo largo del
segundo milenio de la era cristiana,
la propuesta de una sequela Christi
que tuviera como centro del
seguimiento de Cristo este aspecto
concreto de su vida –su trabajo– ha
sido relativamente poco frecuente.
Por eso reviste un notable interés, en
la vida reciente de la Iglesia, el hecho
de que en 1928 san Josemaría se
sintiera llamado por Dios a comenzar
una fundación cuyos miembros
tomaran ejemplo del trabajo de
Jesús, promoviendo de modo
particular la importancia de imitar la



actividad que él ejerció durante los
años de su vida ordinaria:

«Desde 1928 comprendí con claridad
que Dios desea que los cristianos
tomen ejemplo de toda la vida del
Señor. Entendí especialmente su vida
escondida, su vida de trabajo
corriente en medio de los hombres:
el Señor quiere que muchas almas
encuentren su camino en los años de
vida callada y sin brillo. (…) Sueño –y
el sueño se ha hecho realidad– con
muchedumbres de hijos de Dios,
santificándose en su vida de
ciudadanos corrientes, compartiendo
afanes, ilusiones y esfuerzos con las
demás criaturas. Necesito gritarles
esta verdad divina: si permanecéis
en medio del mundo, no es porque
Dios se haya olvidado de vosotros, no
es porque el Señor no os haya
llamado. Os ha invitado a que
continuéis en las actividades y en las
ansiedades de la tierra, porque os ha
hecho saber que vuestra vocación



humana, vuestra profesión, vuestras
cualidades, no sólo no son ajenas a
sus designios divinos, sino que él las
ha santificado como ofrenda
gratísima al Padre» (Es Cristo que
pasa, n. 20).

Dos perspectivas entre otras,
relacionadas a esta intuición,
aparecerán repetidas veces en la
predicación de san Josemaría.

En primer lugar, la vida ordinaria –
precisamente porque ha sido
asumida por Jesucristo– no solo se
vuelve santificable, sino que puede
santificar a quien la vive. Es lugar de
encuentro con Dios, de oración y de
servicio a los demás, de ejercicio de
las virtudes; en definitiva, lugar de
santidad. No se trata de una
condición de vida secundaria o poco
significativa, propia de quienes no
han recibido una vocación especial.
La vida ordinaria, afirma el
fundador del Opus Dei, es el ámbito



en el que todos pueden escuchar la
llamada de Dios a la santidad,
porque esta misma fue la vida
encarnada en la tierra por el Hijo de
Dios. Puesto que todo lo humano,
excepto el pecado, ha sido asumido
por el Verbo hecho carne, todas las
realidades terrenas, ennoblecidas
por el trabajo del hombre, pueden
configurarnos con Cristo.

En segundo lugar, las diversas
circunstancias en las que se
desarrolla la vida ordinaria y el
trabajo cotidiano confieren a esta
llamada una dimensión
verdaderamente universal: la hacen
accesible a la inmensa mayoría de los
hombres y mujeres de todos los
tiempos.

En los primeros escritos de san
Josemaría, todo esto tiene el tono de
un descubrimiento que desea
compartir con entusiasmo: una luz
nueva situada en el corazón de la



experiencia espiritual que vivió el 2
de octubre de 1928 (cfr. Carta 3, n.
92; Carta 16, n. 3). Lo que el
Evangelio parecía haber dejado en
silencio recupera inesperadamente
la palabra: el silencio de la vida
ordinaria se vuelve tan elocuente
como el anuncio público del Reino.

«Toda la vida del Señor me enamora.
Tengo, además una debilidad
particular por sus treinta años de
existencia oculta en Belén, en Egipto
y en Nazaret. Ese tiempo –largo–, del
que apenas se habla en el Evangelio,
aparece desprovisto de significado
propio a los ojos de quien lo
considera con superficialidad. Y, sin
embargo, siempre he sostenido que
ese silencio sobre la biografía del
Maestro es bien elocuente, y encierra
lecciones de maravilla para los
cristianos. Fueron años intensos de
trabajo y de oración, en los que
Jesucristo llevó una vida corriente –
como la nuestra, si queremos–,



divina y humana a la vez; en aquel
sencillo e ignorado taller de artesano,
como después ante la muchedumbre
todo lo cumplió a la perfección» 
(Amigos de Dios, n. 56).

La presencia del trabajo en el
corazón de la misión del Opus Dei en
la Iglesia responde, por tanto, a una
lógica profundamente cristológica.
En el fondo, es la unión con Cristo a
través del trabajo lo que permite que
este se convierta en el eje alrededor
del cual giran tanto las virtudes con
las que se tiende a la santidad, como
la acción apostólica y evangelizadora
que orienta hacia Dios todas las
actividades humanas (cfr. Carta 31,
n. 10).

Santificar el trabajo e identificarse
con Jesucristo son, para san
Josemaría, dos programas que se
complementan mutuamente, partes
de un mismo mensaje que él se sabe
llamado a difundir (cfr. Carta 14, n.



12). Recordando la imagen de san
Agustín sobre las diferentes flores
que contribuyen a la belleza del
único jardín de la Iglesia (cfr. 
Discurso CCCIV, 3,2), si otros caminos
de santificación han destacado a lo
largo del tiempo diversas
dimensiones de la imitación de
Cristo, la vocación al Opus Dei se
presenta como una llamada a imitar
su perfecta humanidad –en
particular su vida de trabajo–, a
través de la cual se llega al
reconocimiento y a la adoración de
su divinidad.

«Quienes quieren vivir con
perfección su fe y practicar el
apostolado según el espíritu del Opus
Dei, deben santificarse con la
profesión, santificar la profesión y
santificar a los demás con la
profesión. Viviendo así, sin
distinguirse por tanto de los otros
ciudadanos, iguales a ellos, que con
ellos trabajan, se esfuerzan por



identificarse con Cristo, imitando sus
treinta años de trabajo en el taller de
Nazaret» (Conversaciones, n. 70).

La razón más profunda por la que los
cristianos aman el mundo, el trabajo
y las actividades humanas es que
Dios mismo las ha amado y las ha
querido para su Hijo. Están
presentes, desde siempre, en el
proyecto divino sobre el mundo y la
historia (cfr. Es Cristo que pasa, n.
112).

Reconectar con el
cristianismo primitivo

Al examinar atentamente el mensaje
del que san Josemaría se reconoce
portador, advertimos que el 
redescubrimiento del que hablamos
no se asemeja a lo ocurrido en otros
momentos análogos de la historia del
cristianismo. A lo largo de estos dos
milenios, en muchas ocasiones un
aspecto de la vida cristiana, tras



haber caído en el olvido, ha vuelto a
ser iluminado. Por ejemplo, san
Francisco de Asís recordó a los
cristianos la importancia de la
pobreza evangélica y del desapego,
en un tiempo en que muchos
bautizados –también entre los
miembros de la Iglesia– parecían
haberlo olvidado. San Carlos
Borromeo exhortó a los sacerdotes a
una vida íntegra y a una entrega
total a su ministerio, tras una etapa
marcada por el laxismo del
Renacimiento. Y santa Teresa de
Calcuta, en una época dominada por
el individualismo, mostró a todos los
cristianos que la misericordia y el
cuidado del prójimo no conocen
límites de religión, lengua o raza,
porque la ternura de Jesucristo
alcanza también a los no creyentes,
sin exigirles nada a cambio. Los
rasgos fundamentales de la vida
cristiana, que una vez fueron
comprendidos y vividos por todos, se
recuperan gracias a la predicación de



estos santos, para ser propuestos de
nuevo con energía.

En el caso de san Josemaría, la
invitación a buscar la unión con Dios
a través de la vida ordinaria y del
trabajo cotidiano –precisamente
porque es la vida asumida por el
Verbo encarnado– obedece a una
lógica distinta. Lo que él comienza a
predicar en los años treinta del siglo
pasado no es tanto recuperar un
aspecto concreto de la vida cristiana,
cuanto señalar un verdadero cambio
de perspectiva que afecta su
comprensión histórica y la manera
de explicarla.

Según su enseñanza, la vocación a la
santidad y a la plena unión con Dios
se recibe y se ejerce permaneciendo
en medio del mundo, siguiendo a
Jesús en su vida ordinaria y en su
trabajo. Esta propuesta no consiste
en rescatar una dimensión
temporáneamente olvidada, sino en 



reconectar con la vida del
cristianismo primitivo. En aquellos
primeros tiempos, quienes
anunciaban el Evangelio y lo
testimoniaban con la santidad de su
vida ordinaria eran, por lo general,
cristianos corrientes que vivían entre
sus semejantes: laicos, hombres y
mujeres sin cargos ni ministerios
específicos en la comunidad eclesial.
Todos ellos se esforzaban por
reproducir la vida de Jesús en la suya
propia: en la familia, en el trabajo, en
el ejercicio de la ciudadanía, tanto en
el campo como en la ciudad, en las
variadas circunstancias que
conformaban la existencia de los
fieles bautizados de los primeros
siglos de la era cristiana (cfr. 1Pt
2,11-17).

Al examinar los escritos de san
Josemaría, se observa cómo la
referencia a la vida de los primeros
cristianos acompaña de modo
constante las primeras explicaciones



sobre las características que debía
tener la nueva fundación (cfr. 
Camino, nn. 925, 971; Carta 6, n. 36).
Así lo expresaba también en 1967, en
una entrevista concedida a la revista 
Time:

«Si se quiere buscar alguna
comparación, la manera más fácil de
entender el Opus Dei es pensar en la
vida de los primeros cristianos. Ellos
vivían a fondo su vocación cristiana;
buscaban seriamente la perfección a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime, del
Bautismo. No se distinguían
exteriormente de los demás
ciudadanos. Los socios del Opus Dei
son personas comunes; desarrollan
un trabajo corriente; viven en medio
del mundo como lo que son:
ciudadanos cristianos que quieren
responder cumplidamente a las
exigencias de su fe» (Conversaciones,
n. 24).



La nueva perspectiva predicada por
el fundador del Opus Dei –que él
mismo describe como antigua como
el Evangelio y como el Evangelio
nueva (cfr. Carta 24, n. 1)–, se
muestra inmediatamente rica en
implicaciones para la vida espiritual
de los creyentes en Jesucristo.
Precisamente porque han sido
asumidos por el Verbo encarnado, el
trabajo y la vida ordinaria poseen un
valor divino sin dejar de ser
plenamente humanos. Cuanto más se
está en el mundo, más se puede estar
en Dios. Para ser divinos, es
necesario aprender a ser
profundamente humanos. De ahí la
invitación a descubrir lo divino que
se esconde en las circunstancias más
comunes de la existencia.

Otros autores contemporáneos de
san Josemaría –o poco posteriores a
él– habían reflexionado también
sobre la recuperación de una
teología de las realidades terrenas y



sobre la responsabilidad de los laicos
en la misión de la Iglesia. Algunos
habían vuelto a poner el acento en la
sacralidad del mundo y en el valor
divino de la materia. Sin embargo, la
preocupación pastoral de san
Josemaría y su entrañable afecto por
la vida oculta de Jesús le permitieron
ver un camino concreto de vida
espiritual, en un estilo de vida
cristiana que debía promoverse y
hacerse realidad, en un programa de
identificación con Jesucristo. Su
punto de partida no era una posición
teológica que defender, sino una
misión que cumplir y una fundación
que asegurar, para que esa misión
permaneciera en el tiempo.

«Jesús, creciendo y viviendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corriente y ordinario, tiene un
sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades,
debemos llenarnos siempre de



admiración al pensar en los treinta
años de oscuridad, que constituyen la
mayor parte del paso de Jesús entre
sus hermanos los hombres. Años de
sombra, pero para nosotros claros
como la luz del sol. Mejor, resplandor
que ilumina nuestros días y les da
una auténtica proyección, porque
somos cristianos corrientes, que
llevamos una vida ordinaria, igual a
la de tantos millones de personas en
los más diversos lugares del
mundo» (Es Cristo que pasa, n. 14).

Aquello que otros autores identifican
como aspectos de la teología cristiana
que deben ser recuperados o
revalorizados, en san Josemaría eran
un auténtico programa de vida,
encarnado en hombres y mujeres
que siguen sus enseñanzas. De este
modo, ofrece una orientación clara a
la Iglesia en el mundo
contemporáneo, anticipando en
parte algunas de las conclusiones del
Concilio Vaticano II. El fundador del



Opus Dei está convencido de que el
misterio de la Encarnación ha
elevado de manera definitiva la
dignidad del trabajo y de las
realidades terrenas, haciendo posible
que innumerables personas
descubran a Dios allí donde antes no
lo buscaban:

«Somos cristianos corrientes;
trabajamos en profesiones muy
diversas; nuestra actividad entera
transcurre por los carriles
ordinarios; todo se desarrolla con un
ritmo previsible. Los días parecen
iguales, incluso monótonos... Pues
bien: ese plan, aparentemente tan
común, tiene un valor divino; es algo
que interesa a Dios, porque Cristo
quiere encarnarse en nuestro
quehacer, animar desde dentro hasta
las acciones más humildes. (…) A
Cristo le interesa ese trabajo que
debemos realizar —una y mil veces—
en la oficina, en la fábrica, en el
taller, en la escuela, en el campo, en



el ejercicio de la profesión manual o
intelectual» (Es Cristo que pasa, n.
174).

La divinización –concepto empleado
por los Padres de la Iglesia de
tradición griega para expresar la
participación del creyente, por la
gracia, en la vida misma de Dios–
adquiere en san Josemaría una
nueva amplitud: ya no se limita al
alma, sino que se extiende también a
las obras y a toda la vida del
cristiano. Aquello que la perspectiva
pneumatológica de los Padres
subrayaba en el ámbito de la vida de
la gracia y de la acción del Espíritu,
la visión cristocéntrica de san
Josemaría lo prolonga hasta el
trabajo humano y todo lo que de él se
deriva y con él se edifica: «No cabe
olvidar que el trabajo digno, noble y
honesto, en lo humano, puede –¡y
debe!– elevarse al orden
sobrenatural, pasando a ser un
quehacer divino» (Forja, n. 687).



El impulso que anima al fundador
del Opus Dei no es únicamente el
legítimo deseo de revalorizar, en la
historia de la Iglesia o en la reflexión
teológica, elementos esenciales del
mensaje cristiano que corrían el
riesgo de ser descuidados, ni solo el
afán de reafirmar las profundas
implicaciones del misterio de la
Encarnación para que vuelvan a
iluminar la vida de los cristianos. Se
sabe depositario de una misión:
secundar las mociones del Espíritu
Santo para iluminar la vida de
innumerables hombres y mujeres,
anunciándoles que «se han abierto
los caminos divinos de la tierra» (cfr. 
Es Cristo que pasa, n. 21; Amigos de
Dios, n. 314). Esta es la misión del
Opus Dei que enciende en el alma de
su fundador la llama de una oración
constante:

«Señor, concédenos tu gracia.
Ábrenos la puerta del taller de
Nazaret, con el fin de que



aprendamos a contemplarte a Ti, con
tu Madre Santa María, y con el Santo
Patriarca José –a quien tanto quiero y
venero–, dedicados los tres a una
vida de trabajo santo. Se removerán
nuestros pobres corazones, te
buscaremos y te encontraremos en la
labor cotidiana, que Tú deseas que
convirtamos en obra de Dios, obra de
Amor (Amigos de Dios, n. 72).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/camino-al-
centenario-7-trabajo-asumido-jesus-
vida-oculta-ordinaria/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/

	Camino al Centenario (7): El trabajo y las actividades humanas asumidas por el misterio de Cristo
	Un descubrimiento que anunciar al mundo
	Reconectar con el cristianismo primitivo


