opusdei.org

Camino al
Centenario (7): El
trabajo y las
actividades humanas
asumidas por el
misterio de Cristo

La vida oculta de Jesus en
Nazaret revela que el trabajo y
las tareas ordinarias poseen un
profundo valor divino: pueden
ser un camino vocacional y de
union con Dios que busca
imitar toda la vida del Sefior.
Las diversas circunstancias en
las que se desarrolla la vida
ordinaria y el trabajo cotidiano
confieren a esta llamada una



dimension verdaderamente
universal: la hacen accesible a
la inmensa mayoria de los
hombres y mujeres de todos los
tiempos.

08/12/2025

Toda teologia del trabajo deberia
partir de un hecho historico sencillo,
pero cargado de consecuencias: Jesus
de Nazaret, el Verbo hecho carne,
trabajo. Del mismo modo que el tema
del trabajo humano no ha estado
siempre presente en la reflexion
teoldgica a lo largo de los siglos,
tampoco el trabajo del Hijo de Dios
en la tierra, generalmente hablando,
ha ocupado un lugar central en las
diferentes espiritualidades
propuestas por la predicacion
cristiana.



La forma directa y explicita de las
ensefianzas de Jesus transmitidas
durante su vida publica —parabolas,
discursos, milagros, ejemplo- ha
recibido, l16gicamente, mas atencion
que los afios de vida ordinaria: unos
treinta, de los cuales podemos
suponer que al menos quince
dedicados al trabajo manual. En la
catequesis, en las representaciones
artisticas, en las obras teoldgicas, en
los comentarios patristicos y
espirituales, los tres afios de vida
publica —culminados en el misterio
pascual de su muerte y resurreccion-—
comprensiblemente han destacado
sobre el resto de su existencia.

Por esta razoén, la tradicion de la
Iglesia se ha referido a menudo a los
largos afios de Nazaret llamandolos
vida oculta: oculta porque
transcurrio lejos de los focos,
inmersa en la vida cotidiana,
semejante a la de tantos otros
jovenes de su pueblo y de su entorno.



El testimonio de los Evangelios es
claro al respecto: «Muchos de los que
le olan decian admirados: “¢De
donde sabe este estas cosas? ¢Y qué
sabiduria es la que se le hadadoy
estos milagros que se hacen por sus
manos? ¢No es este el artesano, el
hijo de Maria, y hermano de Santiago
y de José y de Judas y de Simon? ;Y
sus hermanas no viven aqui entre
nosotros?”. Y se escandalizaban de
él» (Mc 6,2-3).

El término griego tékton, con el que
los evangelios designan el trabajo de
Jesus —conocido como «el artesano» o
«el hijo del carpintero» (cfr. Mc 6,3;
Mt 13,55)-, abarca una serie de
habilidades manuales de cierto nivel.
Traducido en la Vulgata latina como
faber, evoco de inmediato el trabajo
del herrero o del carpintero, el oficio
de quien maneja con destreza el
hierro y la madera. En realidad, el
término tiene un sentido mas amplio:
designa al artesano que trabaja con



diversos materiales e incluye
también la actividad del escultor.
Procede de la misma raiz que el
término «técnica», tan central en la
vida contemporanea.

En su Didlogo con Trifon, san Justino
comenta que «mientras estaba entre
los hombres, Jesus fabrico, como
obras de carpinteria, arados y yugos,
ensefiando asi los simbolos de la
justicia y la necesidad de una vida
laboriosa» (LXXXVIII, 8). Sin duda se
trataba de un trabajo remunerado,
como corresponde al contexto de la
vida de José, esposo de Maria, y a la
practica habitual de quienes, sin
riquezas ni propiedades, se ganan el
pan con el trabajo de sus manos. Asi
lo hizo Jesus: primero como
adolescente y aprendiz en el taller de
José, y después como adulto, llamado
ya a sostenerse a si mismo y a su
familia.



Aunque fueron afios de vida oculta,
esto no significa que el impacto de su
labor se limitara al hogar de Nazaret.
Es razonable suponer que su oficio
de artesano contribuy6 a mejorar las
condiciones de vida de sus vecinos,
reparando sus herramientas de
trabajo o elaborando objetos utiles
para sus hogares -muebles,
utensilios y otros enseres
cotidianos-. Asi, el trabajo de Jesus
en el taller tuvo una profunda
dimension de servicio, que mas
tarde, al iniciar su vida publica, se
manifesto de una manera distinta.

Tras haber ejercido como carpintero,
en el breve tiempo en que recorre los
caminos de Galilea y Judea como
rabino itinerante, trabaja como
maestro y médico: ensefia, predica,
cura. «Recorria Jesus toda la Galilea
ensefiando en las sinagogas,
predicando el Evangelio del Reino y
curando toda enfermedad y dolencia
del pueblo» (Mt 4,23). Es significativo



que estos tres verbos —ensefar,
predicar, curar- sean los mas
frecuentes en los evangelios al
referirse a su actividad. Algunos
comentarios transmitidos por la
tradicion presentan con cierta viveza
la imagen de Jesus como médico. La
labor de ensefiar y curar manifiesta,
en el Hijo de Maria, los rasgos
habituales de un trabajo humano.
Jesus lleva una vida intensa,
experimenta el cansancio, necesita
dormir, tiene sed y hambre (cfr. Mt
14,13-14; Mc 1,32-35; 3,20; 4,38; 6,31;
Jn 4,6).

Un descubrimiento que
anunciar al mundo

Si el Verbo hecho carne asumi6 una
naturaleza humana perfecta y
completa (cfr. Leén Magno, Carta a
Flaviano, DH n. 293), no debe
sorprender que todo itinerario
cristiano, cuyo fin es la identificacion
con Jesucristo y la reproduccion de



su vida en la de sus discipulos, deba
encontrar —en algun nivel- la
experiencia humana del trabajo. No
podria ser de otra manera. El trabajo
forma parte de la vocacion originaria
de todo ser humano, y la perfecta
humanidad del Verbo encarnado
incluye necesariamente también esta
dimension.

Sin embargo, al menos a lo largo del
segundo milenio de la era cristiana,
la propuesta de una sequela Christi
que tuviera como centro del
seguimiento de Cristo este aspecto
concreto de su vida —su trabajo- ha
sido relativamente poco frecuente.
Por eso reviste un notable interés, en
la vida reciente de la Iglesia, el hecho
de que en 1928 san Josemaria se
sintiera llamado por Dios a comenzar
una fundacion cuyos miembros
tomaran ejemplo del trabajo de
Jesus, promoviendo de modo
particular la importancia de imitar la



actividad que é€l ejercio durante los
anos de su vida ordinaria:

«Desde 1928 comprendi con claridad
que Dios desea que los cristianos
tomen ejemplo de toda la vida del
Sefior. Entendi especialmente su vida
escondida, su vida de trabajo
corriente en medio de los hombres:
el Sefior quiere que muchas almas
encuentren su camino en los afios de
vida callada y sin brillo. (...) Suefio -y
el suefio se ha hecho realidad- con
muchedumbres de hijos de Dios,
santificAndose en su vida de
ciudadanos corrientes, compartiendo
afanes, ilusiones y esfuerzos con las
demas criaturas. Necesito gritarles
esta verdad divina: si permanecéis
en medio del mundo, no es porque
Dios se haya olvidado de vosotros, no
es porque el Sefior no os haya
llamado. Os ha invitado a que
continuéis en las actividades y en las
ansiedades de la tierra, porque os ha
hecho saber que vuestra vocacion



humana, vuestra profesion, vuestras
cualidades, no sdlo no son ajenas a
sus designios divinos, sino que él las
ha santificado como ofrenda
gratisima al Padre» (Es Cristo que
pasa, n. 20).

Dos perspectivas entre otras,
relacionadas a esta intuicion,
apareceran repetidas veces en la
predicacion de san Josemaria.

En primer lugar, la vida ordinaria -
precisamente porque ha sido
asumida por Jesucristo— no solo se
vuelve santificable, sino que puede
santificar a quien la vive. Es lugar de
encuentro con Dios, de oracion y de
servicio a los demas, de ejercicio de
las virtudes; en definitiva, lugar de
santidad. No se trata de una
condicion de vida secundaria o poco
significativa, propia de quienes no
han recibido una vocacion especial.
La vida ordinaria, afirma el
fundador del Opus Dei, es el ambito



en el que todos pueden escuchar la
llamada de Dios a la santidad,
porque esta misma fue la vida
encarnada en la tierra por el Hijo de
Dios. Puesto que todo lo humano,
excepto el pecado, ha sido asumido
por el Verbo hecho carne, todas las
realidades terrenas, ennoblecidas
por el trabajo del hombre, pueden
configurarnos con Cristo.

En segundo lugar, las diversas
circunstancias en las que se
desarrolla la vida ordinaria y el
trabajo cotidiano confieren a esta
llamada una dimension
verdaderamente universal: la hacen
accesible a la inmensa mayoria de los
hombres y mujeres de todos los
tiempos.

En los primeros escritos de san
Josemaria, todo esto tiene el tono de
un descubrimiento que desea
compartir con entusiasmo: una luz
nueva situada en el corazon de la



experiencia espiritual que vivio el 2
de octubre de 1928 (cfr. Carta 3, n.
92; Carta 16, n. 3). Lo que el
Evangelio parecia haber dejado en
silencio recupera inesperadamente
la palabra: el silencio de la vida
ordinaria se vuelve tan elocuente
como el anuncio publico del Reino.

«Toda la vida del Sefior me enamora.
Tengo, ademads una debilidad
particular por sus treinta afios de
existencia oculta en Belén, en Egipto
y en Nazaret. Ese tiempo -largo—-, del
que apenas se habla en el Evangelio,
aparece desprovisto de significado
propio a los ojos de quien lo
considera con superficialidad. Y, sin
embargo, siempre he sostenido que
ese silencio sobre la biografia del
Maestro es bien elocuente, y encierra
lecciones de maravilla para los
cristianos. Fueron afios intensos de
trabajo y de oracion, en los que
Jesucristo llevo una vida corriente —
como la nuestra, si queremos-,



divina y humana a la vez; en aquel
sencillo e ignorado taller de artesano,
como después ante la muchedumbre
todo lo cumplio a la perfeccion»
(Amigos de Dios, n. 56).

La presencia del trabajo en el
corazon de la mision del Opus Dei en
la Iglesia responde, por tanto, a una
l6gica profundamente cristolégica.
En el fondo, es la unién con Cristo a
traveés del trabajo lo que permite que
este se convierta en el eje alrededor
del cual giran tanto las virtudes con
las que se tiende a la santidad, como
la accion apostolica y evangelizadora
que orienta hacia Dios todas las
actividades humanas (cfr. Carta 31,
n. 10).

Santificar el trabajo e identificarse
con Jesucristo son, para san
Josemaria, dos programas que se
complementan mutuamente, partes
de un mismo mensaje que €l se sabe
llamado a difundir (cfr. Carta 14, n.



12). Recordando la imagen de san
Agustin sobre las diferentes flores
que contribuyen a la belleza del
unico jardin de la Iglesia (cfr.
Discurso CCCIV, 3,2), si otros caminos
de santificacion han destacado a lo
largo del tiempo diversas
dimensiones de la imitacion de
Cristo, la vocacion al Opus Dei se
presenta como una llamada a imitar
su perfecta humanidad —en
particular su vida de trabajo-, a
través de la cual se llega al
reconocimiento y a la adoracion de
su divinidad.

«Quienes quieren vivir con
perfeccion su fe y practicar el
apostolado segun el espiritu del Opus
Dei, deben santificarse con la
profesion, santificar la profesion y
santificar a los demds con la
profesion. Viviendo asi, sin
distinguirse por tanto de los otros
ciudadanos, iguales a ellos, que con
ellos trabajan, se esfuerzan por



identificarse con Cristo, imitando sus
treinta afios de trabajo en el taller de
Nazaret» (Conversaciones, n. 70).

La razon mas profunda por la que los
cristianos aman el mundo, el trabajo
y las actividades humanas es que
Dios mismo las ha amado y las ha
querido para su Hijo. Estan
presentes, desde siempre, en el
proyecto divino sobre el mundo y la
historia (cfr. Es Cristo que pasa, n.
112).

Reconectar con el
cristianismo primitivo

Al examinar atentamente el mensaje
del que san Josemaria se reconoce
portador, advertimos que el
redescubrimiento del que hablamos
no se asemeja a lo ocurrido en otros
momentos analogos de la historia del
cristianismo. A lo largo de estos dos
milenios, en muchas ocasiones un
aspecto de la vida cristiana, tras



haber caido en el olvido, ha vuelto a
ser iluminado. Por ejemplo, san
Francisco de Asis recordo a los
cristianos la importancia de la
pobreza evangélica y del desapego,
en un tiempo en que muchos
bautizados -también entre los
miembros de la Iglesia— parecian
haberlo olvidado. San Carlos
Borromeo exhort6 a los sacerdotes a
una vida integra y a una entrega
total a su ministerio, tras una etapa
marcada por el laxismo del
Renacimiento. Y santa Teresa de
Calcuta, en una época dominada por
el individualismo, mostré a todos los
cristianos que la misericordia y el
cuidado del projimo no conocen
limites de religion, lengua o raza,
porque la ternura de Jesucristo
alcanza también a los no creyentes,
sin exigirles nada a cambio. Los
rasgos fundamentales de la vida
cristiana, que una vez fueron
comprendidos y vividos por todos, se
recuperan gracias a la predicacion de



estos santos, para ser propuestos de
nuevo con energia.

En el caso de san Josemaria, la
invitacion a buscar la unién con Dios
a través de la vida ordinaria y del
trabajo cotidiano —precisamente
porque es la vida asumida por el
Verbo encarnado- obedece a una
légica distinta. Lo que él comienza a
predicar en los afios treinta del siglo
pasado no es tanto recuperar un
aspecto concreto de la vida cristiana,
cuanto sefialar un verdadero cambio
de perspectiva que afecta su
comprension historica y la manera
de explicarla.

Segun su ensefianza, la vocacion a la
santidad y a la plena union con Dios
se recibe y se ejerce permaneciendo
en medio del mundo, siguiendo a
Jesus en su vida ordinaria y en su
trabajo. Esta propuesta no consiste
en rescatar una dimension
temporaneamente olvidada, sino en



reconectar con la vida del
cristianismo primitivo. En aquellos
primeros tiempos, quienes
anunciaban el Evangelio y lo
testimoniaban con la santidad de su
vida ordinaria eran, por lo general,
cristianos corrientes que vivian entre
sus semejantes: laicos, hombres y
mujeres sin cargos ni ministerios
especificos en la comunidad eclesial.
Todos ellos se esforzaban por
reproducir la vida de Jesus en la suya
propia: en la familia, en el trabajo, en
el ejercicio de la ciudadania, tanto en
el campo como en la ciudad, en las
variadas circunstancias que
conformaban la existencia de los
fieles bautizados de los primeros
siglos de la era cristiana (cfr. 1Pt
2,11-17).

Al examinar los escritos de san
Josemaria, se observa como la
referencia a la vida de los primeros
cristianos acomparia de modo
constante las primeras explicaciones



sobre las caracteristicas que debia
tener la nueva fundacion (cfr.
Camino, nn. 925, 971; Carta 6, n. 36).
Asi lo expresaba también en 1967, en
una entrevista concedida a la revista
Time:

«S1 se quiere buscar alguna
comparacion, la manera mas facil de
entender el Opus Dei es pensar en la
vida de los primeros cristianos. Ellos
vivian a fondo su vocacion cristiana;
buscaban seriamente la perfeccion a
la que estaban llamados por el
hecho, sencillo y sublime, del
Bautismo. No se distinguian
exteriormente de los demas
ciudadanos. Los socios del Opus Dei
son personas comunes; desarrollan
un trabajo corriente; viven en medio
del mundo como lo que son:
ciudadanos cristianos que quieren
responder cumplidamente a las
exigencias de su fe» (Conversaciones,
n. 24).



La nueva perspectiva predicada por
el fundador del Opus Dei —que él
mismo describe como antigua como
el Evangelio y como el Evangelio
nueva (cfr. Carta 24, n. 1), se
muestra inmediatamente rica en
implicaciones para la vida espiritual
de los creyentes en Jesucristo.
Precisamente porque han sido
asumidos por el Verbo encarnado, el
trabajo y la vida ordinaria poseen un
valor divino sin dejar de ser
plenamente humanos. Cuanto mas se
esta en el mundo, mas se puede estar
en Dios. Para ser divinos, es
necesario aprender a ser
profundamente humanos. De ahi la
invitacion a descubrir lo divino que
se esconde en las circunstancias mas
comunes de la existencia.

Otros autores contemporaneos de
san Josemaria —0 poco posteriores a
él- habian reflexionado también
sobre la recuperacion de una
teologia de las realidades terrenasy



sobre la responsabilidad de los laicos
en la mision de la Iglesia. Algunos
habian vuelto a poner el acento en la
sacralidad del mundo y en el valor
divino de la materia. Sin embargo, la
preocupacion pastoral de san
Josemaria y su entrafable afecto por
la vida oculta de Jesus le permitieron
ver un camino concreto de vida
espiritual, en un estilo de vida
cristiana que debia promoverse y
hacerse realidad, en un programa de
identificacion con Jesucristo. Su
punto de partida no era una posicion
teoldgica que defender, sino una
mision que cumplir y una fundacion
que asegurar, para que esa mision
permaneciera en el tiempo.

«Jesus, creciendo y viviendo como
uno de nosotros, nos revela que la
existencia humana, el quehacer
corriente y ordinario, tiene un
sentido divino. Por mucho que
hayamos considerado estas verdades,
debemos llenarnos siempre de



admiracion al pensar en los treinta
afios de oscuridad, que constituyen la
mayor parte del paso de Jesus entre
sus hermanos los hombres. Afios de
sombra, pero para nosotros claros
como la luz del sol. Mejor, resplandor
que ilumina nuestros dias y les da
una auténtica proyeccion, porque
somos cristianos corrientes, que
llevamos una vida ordinaria, igual a
la de tantos millones de personas en
los mas diversos lugares del

mundo» (Es Cristo que pasa, n. 14).

Aquello que otros autores identifican
como aspectos de la teologia cristiana
que deben ser recuperados o
revalorizados, en san Josemaria eran
un auténtico programa de vida,
encarnado en hombres y mujeres
que siguen sus ensefianzas. De este
modo, ofrece una orientacion clara a
la Iglesia en el mundo
contemporaneo, anticipando en
parte algunas de las conclusiones del
Concilio Vaticano II. El fundador del



Opus Dei esta convencido de que el
misterio de la Encarnaciéon ha
elevado de manera definitiva la
dignidad del trabajo y de las
realidades terrenas, haciendo posible
que innumerables personas
descubran a Dios alli donde antes no
lo buscaban:

«Somos cristianos corrientes;
trabajamos en profesiones muy
diversas; nuestra actividad entera
transcurre por los carriles
ordinarios; todo se desarrolla con un
ritmo previsible. Los dias parecen
iguales, incluso monotonos... Pues
bien: ese plan, aparentemente tan
comun, tiene un valor divino; es algo
que interesa a Dios, porque Cristo
quiere encarnarse en nuestro
quehacer, animar desde dentro hasta
las acciones mas humildes. (...) A
Cristo le interesa ese trabajo que
debemos realizar —una y mil veces—
en la oficina, en la fabrica, en el
taller, en la escuela, en el campo, en



el ejercicio de la profesion manual o
intelectual» (Es Cristo que pasa, n.
174).

La divinizacion —concepto empleado
por los Padres de la Iglesia de
tradicion griega para expresar la
participacion del creyente, por la
gracia, en la vida misma de Dios—
adquiere en san Josemaria una
nueva amplitud: ya no se limita al
alma, sino que se extiende también a
las obras y a toda la vida del
cristiano. Aquello que la perspectiva
pneumatologica de los Padres
subrayaba en el ambito de la vida de
la gracia y de la accion del Espiritu,
la vision cristocéntrica de san
Josemaria lo prolonga hasta el
trabajo humano y todo lo que de él se
deriva y con €l se edifica: «No cabe
olvidar que el trabajo digno, noble y
honesto, en lo humano, puede —jy
debe!- elevarse al orden
sobrenatural, pasando a ser un
quehacer divino» (Forja, n. 687).



El impulso que anima al fundador
del Opus Dei no es unicamente el
legitimo deseo de revalorizar, en la
historia de la Iglesia o en la reflexion
teoldgica, elementos esenciales del
mensaje cristiano que corrian el
riesgo de ser descuidados, ni solo el
afan de reafirmar las profundas
implicaciones del misterio de la
Encarnacion para que vuelvan a
iluminar la vida de los cristianos. Se
sabe depositario de una mision:
secundar las mociones del Espiritu
Santo para iluminar la vida de
innumerables hombres y mujeres,
anuncidndoles que «se han abierto
los caminos divinos de la tierra» (cfr.
Es Cristo que pasa, n. 21; Amigos de
Dios, n. 314). Esta es la mision del
Opus Dei que enciende en el alma de
su fundador la llama de una oracion
constante:

«Senor, concédenos tu gracia.
Abrenos la puerta del taller de
Nazaret, con el fin de que



aprendamos a contemplarte a Ti, con
tu Madre Santa Maria, y con el Santo
Patriarca José —a quien tanto quieroy
venero—, dedicados los tres a una
vida de trabajo santo. Se removeran
nuestros pobres corazones, te
buscaremos y te encontraremos en la
labor cotidiana, que Tu deseas que
convirtamos en obra de Dios, obra de
Amor (Amigos de Dios, n. 72).

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ar/article/camino-al-
centenario-7-trabajo-asumido-jesus-
vida-oculta-ordinaria/ (28/12/2025)


https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/
https://opusdei.org/es-ar/article/camino-al-centenario-7-trabajo-asumido-jesus-vida-oculta-ordinaria/

	Camino al Centenario (7): El trabajo y las actividades humanas asumidas por el misterio de Cristo
	Un descubrimiento que anunciar al mundo
	Reconectar con el cristianismo primitivo


