
opusdei.org

Amar al mundo en
Dios y para Dios

Resumen de la conferencia de
mons. Javier Echevarría en el
simposio "Testigos del siglo XX,
maestros del siglo XXI". El
prelado del Opus Dei dijo que
"la semilla que Dios plantó en la
historia sirviéndose del ejemplo
y la predicación del beato
Josemaría fue la de amar al
mundo. Amarlo
apasionadamente. Amarlo en
Dios y para Dios".

11/04/2002



"El presente Simposio trae a nuestra
memoria algunos santos con los que
Dios ha bendecido a su Iglesia en el
siglo XX, precisamente con la
intención de que sean "maestros del
siglo XXI". En diversas ocasiones, con
motivo de la reciente
conmemoración del centenario del
nacimiento del beato Josemaría
Escrivá, consideré oportuno poner de
manifiesto que este aniversario no
podía limitarse a recordar su vida, ni
tampoco a glosar su rica
personalidad, sino que debía
llevarnos ante todo a sentirnos
interpelados por el mensaje que Dios
nos dirige a través de su ejemplo y de
sus enseñanzas.

Palabras parecidas podrían
pronunciarse en referencia a todos
los santos de los que hoy nos
ocuparemos, entre quienes se
cuentan -y me causa alegría
señalarlo- algunos cuyas vidas se
entrelazaron con la del beato



Josemaría: Juan XXIII, al que tuvo la
oportunidad de encontrar varias
veces a lo largo de su pontificado;
don Manuel González, con el que se
sintió profundamente unido en el
amor a la Eucaristía y en sincera
amistad humana...

El siglo XX ha sido -como todos los
periodos de la historia de la Iglesia-
rico en santos, en testigos de Dios.
Volver la mirada hacia sus figuras
debe contribuir a llenar de
esperanza nuestra consideración del
porvenir, a despertar en nosotros el
deseo sincero de que germine en
muchos corazones la semilla que
Dios sembró con sus vidas, con sus
luchas.

¿Cuál fue la semilla que Dios plantó
en la historia sirviéndose del ejemplo
y la predicación del beato Josemaría?
Amar al mundo. Amarlo
apasionadamente. Amarlo en Dios y
para Dios. (...)



«Fíjate bien -escribe el beato
Josemaría en Forja-: hay muchos
hombres y mujeres en el mundo, y ni
a uno solo de ellos deja de llamar el
Maestro». El fundador del Opus Dei
aspiró constantemente a que ese
mensaje se transmitiera como por
contagio, mediante el testimonio de
quienes, esforzándose por santificar
la propia conducta, ponen de
manifiesto que toda vida puede ser
santificada (...).

«Los hombres de nuestro tiempo -
dice el Santo Padre- quizás no
siempre conscientemente, piden a los
creyentes de hoy no sólo 'hablar' de
Cristo, sino en cierto modo hacérselo
'ver'». Y buscan contemplarlo de
forma concreta, a través de las
actitudes de quienes pasan a su lado.
Precisamente por eso la llamada
universal a santidad constituye un
mensaje -siempre actual- de
esperanza para el mundo (...).



Los cristianos coherentes muestran
al mundo que la ausencia de Dios o
la derrota de Cristo se quedan en una
mera apariencia. Cristo ha vencido.
El pecado y la muerte carecen ya de
pleno poder sobre el hombre (...). Esa
convicción profunda, esa fe, es lo que
distingue al cristiano, que sabe
fundamentar su alegría incluso en el
dolor, su optimismo en la aflicción,
su perseverancia a través de la
dificultad (...).

Todo cristiano debe amar esta tierra
nuestra, creada por Dios y dotada en
consecuencia de bondad. El cristiano
debe amar especialmente al mundo y
cuanto contiene de noble -trabajo
profesional, ocupaciones familiares,
relaciones sociales...-, por ser
elementos esenciales de su vida
como hombre y como cristiano, y
lugar de su trato con Dios, para el
cumplimiento de su misión. Lo
expresaba con fuerza el beato
Josemaría: «Hijos míos, allí donde



están vuestros hermanos los
hombres, allí donde están vuestras
aspiraciones, vuestro trabajo,
vuestros amores, allí está el sitio de
vuestro encuentro cotidiano con
Cristo. Es, en medio de las cosas más
materiales de la tierra, donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres» (...).

«Sed hombres y mujeres del mundo -
escribió en un punto de Camino-,
pero no seáis hombres y mujeres
mundanos». Sed hombres y mujeres -
podemos parafrasear- que amáis al
mundo porque pertenecéis a esa
realidad, porque experimentáis su
riqueza y su valor, y, sobre todo,
porque lo reconocéis como materia
venida de Dios y querida por Él y, en
consecuencia, con toda hondura lo
apreciáis, conscientes de que la
referencia a Dios no la desnaturaliza
ni la destruye, sino al contrario la
edifica y perfecciona. (...) Este
mundo concreto afectado



malignamente por el pecado, puede
ser regenerado, devuelto a su bondad
originaria (...).

El mundo es, inseparablemente,
lugar de encuentro con el Sumo
Hacedor y tarea en la que ejercitarse.
La historia en su conjunto, las
relaciones familiares y de amistad, la
evolución de las sociedades y de las
civilizaciones, el desarrollo de las
ciencias y de la cultura, todo lo que
integra el entorno del hombre forma
parte de esa función que Dios coloca
ante la criatura, confiándosela para
que saque los mejores frutos en
virtud de los dones que Él mismo le
otorga. Cabría glosar esta verdad
desde muchas perspectivas, que aquí
resumiré centrando la atención en el
trabajo, y acudiendo como guía a una
expresión que el beato Josemaría usó
con frecuencia: santificar el trabajo,
santificarse en el trabajo, santificar a
los demás con el trabajo.



Santificar el trabajo

(...) Al hombre, que fue creado para
trabajar -«ut operaretur», precisa el
Génesis-, le corresponde dedicarse
fielmente a esas ocupaciones para la
gloria de Dios. Con su trabajo, la
criatura enriquece el mundo recibido
del Señor y se lo presenta luego como
un sacrificio de alabanza.

Debemos trabajar siempre con la
mirada en el Cielo, con la persuasión
de que, al actuar de ese modo, no nos
apartamos de esa labor profesional, y
de cuanto exige y reclama, sino que,
por el contrario, nos vemos
impulsados a cumplir mejor nuestras
obligaciones, con más sentido
profesional y con más empeño. (...)

Santificarnos en el trabajo

(...) Al procurar diariamente cumplir
con heroicidad la propia tarea, se
ponen en juego las más variadas
virtudes humanas: la laboriosidad, la



justicia, la reciedumbre, la
perseverancia, la honradez, la
fortaleza, la prudencia... Y, con éstas,
las teologales: la fe, que nos impulsa
a percibir la cercanía de Dios y el
sentido último de nuestros afanes; la
esperanza, que anima a confiar
hondamente en Dios y a perseverar
en el empeño, a pesar de las
dificultades; la caridad, que conduce
gozosamente a amar con entrega,
con sinceridad y con obras en las
más diversas ocasiones y momentos.

De esa forma, los deseos y los
proyectos que el cristiano alberga en
el corazón se transforman en oración
sincera de alabanza, de petición por
sus hermanos, de acción de gracias a
Dios que nos ha encomendado el
mundo y su recto orden como
muestra de su predilección hacia
nosotros. Una oración que se traduce
en palabras, pero que no siempre las
necesita, porque su lenguaje se labra
en el mismo quehacer: la



puntualidad, el orden, el cuidado de
las cosas pequeñas... (...)

Santificar a los demás con el
trabajo

(...) Nuestra labor profesional puede
contribuir al acercamiento a Dios de
quienes nos rodean, en la medida en
que, ejercido con competencia y
espíritu de servicio, redunda en el
bien de la sociedad y de cuantos la
componen, mejorando las
condiciones familiares, ambientales,
de relación, etc., con el intento de
que el mundo se adecue más
progresivamente a la dignidad del
hombre, a su condición de hijo de
Dios.

(...) La fe nos estimula a reconocer a
quienes nos rodean como hijos e
hijas de Dios. Y la caridad anima
fuertemente a tratarlos con esa
visión, compartiendo sus alegrías,
interesándonos por sus problemas,
hasta transmitirles, junto a la ayuda



humana que les podamos prestar, el
mayor bien que poseemos: nuestra
propia fe. (...)

Con su faenar diario, informado por
la gracia, la criatura, todo hombre y
toda mujer, ofrece a Dios el mundo
entero (...). Pero el pecado original, al
que después se han añadido los
errores personales nuestros, ha
oscurecido nuestra mirada y
debilitado nuestra voluntad. Nuestro
dominio sobre la tierra se ha tornado
arduo y con frecuencia penoso. En el
cansancio, en la enfermedad, en la
dura experiencia de la muerte, en la
incomprensión por parte de los
demás, etc., el mundo parece
volverse contra el hombre. (...)

En ocasiones, el mundo, que
deberíamos ver como medio de
acercamiento a Dios, se transforma
incluso en ocasión que nos aleja de
Él. Y así, no sólo se escapa al dominio
del hombre, sino que parece



sustraerse al señorío de Dios,
rebelándose a su propio Creador. En
ese contexto, surge fácilmente un
interrogante: ¿constituye todavía la
creación una realidad buena, amada
por Dios?, ¿entra en el amor de Dios
un mundo así? La fe cristiana
responde con una afirmación
decidida, cierta: el mundo sigue
siendo bueno (...).

Aún después del pecado, de todos los
pecados que atestigua la historia y de
los males que de esos flagelos se
derivan, Dios no abandona la
humanidad a su suerte, sino que sale
a su encuentro enviando a su Hijo.
La entrega de Cristo en la Cruz se
alza como fuente y modelo del amor
al mundo en el que vivimos y en el
que debemos trabajar, participando
de esa caridad que redime. Si Dios
quiso tan tiernamente a sus
criaturas, incluso cuando éstas le
rechazaban, ¿cómo no deberemos
entregarnos nosotros, amando



apasionadamente esta tierra, para
conducirla, con Él, hacia el Padre?

«El mundo nos espera -decía el beato
Josemaría-. ¡Sí!, amamos
apasionadamente este mundo
porque Dios así nos lo ha enseñado:
'sic Deus dilexit mundum...' -así Dios
amó al mundo; y porque es el lugar
de nuestro campo de batalla -una
hermosísima guerra de caridad, para
que todos alcancemos la paz que
Cristo ha venido a instaurar». Este
amor de Dios manifestado en Cristo
es redentor, libera la creación del
pecado. Un amor que, por así decir,
crea de nuevo al mundo y nos lo
confía otra vez.

Al otorgarnos su gracia, su vida
entera, Jesucristo nos ilumina con su
luz para conocer el mundo, según su
corazón, y nos colma de su fuerza
para amarlo con rectitud de
intención y con actitud de servicio.
No lo olvidemos: Cristo nos ha traído



su victoria, y nos invita a la vez a
participar de su misión y de su
camino, a cooperar con Él en la tarea
de la redención, mediante nuestro
esfuerzo, nuestro trabajo, nuestra
entrega. (...)

Amando al mundo con el corazón de
Cristo en la alegría y en el dolor, en
los momentos de exaltación y en los
reveses, en las grandes ocasiones y
en el cotidiano caminar ordinario,
colaboramos con Él en la tarea de
preparar los nuevos cielos y la nueva
tierra de los que habla el Apocalipsis.
(...)

A todos dirige la Iglesia, también a
través de la palabra y la vida del
beato Josemaría, una invitación y
guía eficaz para descubrir y
manifestar -cada uno en su propia
situación- la buena noticia del amor
de Dios, creador y redentor del
mundo".



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ar/article/amar-al-
mundo-en-dios-y-para-dios/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es-ar/article/amar-al-mundo-en-dios-y-para-dios/
https://opusdei.org/es-ar/article/amar-al-mundo-en-dios-y-para-dios/
https://opusdei.org/es-ar/article/amar-al-mundo-en-dios-y-para-dios/

	Amar al mundo en Dios y para Dios

