
opusdei.org

Betrachtungstext: 9.
Woche im
Jahreskreis –
Mittwoch

Aufrichtigkeit, um die Wahrheit
Gottes zu suchen – Horizonte
der Ewigkeit – Mit deinem
ganzem Herzen, mit deinem
ganzen Denken

UNSERE persönliche Geschichte wird
zu einem guten Teil von
Begegnungen mit anderen Menschen
bestimmt: Diese können zufällig oder
geplant sein, sie können Teil unseres
Arbeitsalltags sein oder sich
unerwartet ergeben. Manchmal
entstehen daraus Freundschaften,



die sogar lebensverändernd sein
können. Das Evangelium berichtet
von einigen Begegnungen Jesu mit
Zeitgenossen. Zum Teil sind es
einfache Menschen wie die
Samariterin, die sich nach einer
scheinbar zufälligen Begegnung mit
dem Herrn rundum bekehren. Zum
Teil sind es Persönlichkeiten wie
Nikodemus, die Jesus gezielt
aufsuchen, um ihre Gotteserkenntnis
zu vertiefen. Es treten jedoch auch
solche an Jesus heran, die ihn nicht
so sehr befragen wollen, um etwas
von ihm zu lernen, sondern um auf
einen Widerspruch zwischen seiner
Verkündigung und der Heiligen
Schrift zu stoßen.

Dies trifft etwa auf einige Sadduzäer
zu. Sie glauben nicht an die
Auferstehung und wenden sich an
Jesus mit einem Fall, der zumindest
heute weit hergeholt und
übertrieben erscheint: Wenn einer
Frau hintereinander die Männer



wegsterben, die sie hatte, wessen
Frau wird sie dann bei der
Auferstehung sein? (vgl. Mk 12,19-23)
Die Sadduzäer haben keinen echten
Durst nach Wahrheit; sie führen
keinen Dialog mit der Bereitschaft,
ihre Denkweise zu ändern oder ihre
Schemata zu überwinden. Sie wollen
nur bestätigt werden. Sie akzeptieren
nicht, wie Papst Franziskus sagte,
„dass Gott immer größer ist, als wir
ihn uns vorstellen, dass die Werke,
die er vollbringt, im Vergleich mit
unseren Kalkulationen stets
überraschend sind; dass sein
Handeln immer anders ist und weit
über unsere Bedürfnisse und
Erwartungen hinausgeht.“ Woraus
der Papst den Schluss zieht, dass wir
nie aufhören sollten, „ihn zu suchen
und uns zu seinem wahren Antlitz zu
bekehren“1.

Mit Blick auf die Sadduzäer wollen
auch wir uns fragen: Will ich mich
der Wahrheit Gottes nähern, wohl



wissend, dass ich Gefahr laufe, meine
Vorurteile revidieren und meine
Schemata anpassen zu müssen? Bin
ich offen für die Größe Gottes, die
meinen Blick und meine gelegentlich
etwas verworrenen Überlegungen
auf eine höhere Ebene hebt? Keine
Begegnung mit Christus lässt
denjenigen gleichgültig, der sich ihm
demütig und vertrauensvoll, ohne
Schutzpanzer, nähert.

IHR IRRT EUCH, ihr kennt weder die
Schrift noch die Macht Gottes,
antwortete Jesus auf die Frage der
Sadduzäer. Wenn nämlich die
Menschen von den Toten auferstehen,
heiraten sie nicht, noch lassen sie sich
heiraten, sondern sind wie Engel im
Himmel (Mk 12,24-25). Und um zu
verdeutlichen, dass die Auferstehung
ein grundlegender Bestandteil des
göttlichen Plans ist und dass nach



dem Tod nicht nur die Seele, sondern
auch unser Leib weiterlebt, fügte der
Herr hinzu, dass der Gott ihrer Väter 
kein Gott von Toten, sondern von
Lebenden (Mk 12,27) ist. Eine der
Fragen, die sich der Mensch im Laufe
der Geschichte immer wieder gestellt
hat, ist die Frage nach dem, was uns
nach dem Tod erwartet. Und im
Evangelium, im stets aktuellen Wort
Gottes, finden wir die Antwort
darauf. Jesus versichert uns, dass das
Leben nicht mit unserer irdischen
Wanderschaft endet.

Wir sind gerufen, so sagt der
Katechismus, „für immer Gott
ähnlich“2 zu sein; wir sind dafür
geschaffen, niemals zu sterben,
sondern im Himmel zu wohnen, der
nicht ein physischer Ort über uns ist,
sondern eine neue Dimension, in der
sich unsere tiefsten Sehnsüchte
verwirklichen werden. Dabei wird
alles, was wir in unserem Leib getan
haben und geworden sind, in die



Unvergänglichkeit eingehen und das,
was uns kostbar und wertvoll ist,
nicht wie ein Schauplatz
verschwinden. Papst Benedikt XVI.
schrieb: „Unsterblich ist folglich das,
was jetzt, in unserem Leben, wächst
und wird; was in unserem Leib, in
dem wir leiden und lieben, in dem
wir hoffen und froh sind, in dem wir
traurig sind und in dem wir
vorwärtsgehen durch die Zeiten –
was ,jetzt‘ in diesem unserem so
beschaffenen Leben wächst, ,das‘ ist
unvergänglich. Unvergänglich ist
also gerade das, was wir in unserer
Leibhaftigkeit wurden, was in dem
Leben an und in den Dingen dieser
Welt in uns gewachsen und gereift
ist. Es ist der ,ganze Mensch‘, so wie
er in dieser Welt gestanden, gelebt
und gelitten hat, der einst von Gottes
Ewigkeit umgriffen wird und in Gott
selbst Ewigkeit hat.“3

In diesem Sinne empfahl uns der
heilige Josefmaria, alle unsere



Handlungen hier auf Erden, auch die
scheinbar unbedeutendsten, so
durchzuführen, dass wir „die
Ewigkeit mitschwingen fühlen“4.
Hinter einer gut gemachten Arbeit,
einem kleinen Dienst oder einem
kurzen Gebet eröffnet sich ein viel
größerer Horizont, als es auf den
ersten Blick scheinen mag. Nichts,
was wir tun, bleibt unfruchtbar; jede
Geste kann uns darauf vorbereiten,
Gott im ewigen Leben von Angesicht
zu Angesicht zu schauen.

DER HEILIGE AUGUSTINUS vertiefte
sich in die Philosophie und in die
Offenbarung, weil er von dem
Wunsch beseelt war, Gott besser
kennen zu lernen, um ihn mehr zu
lieben. Es wird erzählt, dass er
einmal am Meeresufer spazieren
ging und dabei viele Überlegungen
über die Dreifaltigkeit anstellte. Da



sah er einen kleinen Buben, der mit
einem Gefäß in der Hand ans Ufer
lief und dieses dort mit
Meereswasser füllte. Dann kehrte er
an seine Ausgangsstelle zurück und
leerte das Wasser in ein Loch, das er
in den Sand gegraben hatte. Diesen
Vorgang wiederholte der Bub ein
ums andere Mal, bis Augustinus ihn
fragte, was er da tue. Darauf erklärte
der Bub, dass er das Meer leeren und
das gesamte Wasser in das Loch
leiten wolle. Als Augustinus ihm klar
machte, dass das unmöglich sei, gab
ihm das Kind zur Antwort, dass viel
schwieriger zu verstehen sei, was er
sich vorgenommen habe: das
Geheimnis Gottes zu lösen.

Gott möchte jedoch, dass wir ihn zu
ergründen suchen, um letztlich auch
uns selbst richtig zu begreifen. So
schrieb Johannes Paul II. in der
Einleitung zu einer großen
Enzyklika: „Glaube und Vernunft
(Fides et ratio) sind wie die beiden



Flügel, mit denen sich der
menschliche Geist zur Betrachtung
der Wahrheit erhebt. Das Streben,
die Wahrheit zu erkennen und
letztlich ihn selbst zu erkennen, hat
Gott dem Menschen ins Herz gesenkt,
damit er dadurch, dass er ihn
erkennt und liebt, auch zur vollen
Wahrheit über sich selbst gelangen
könne.“5Wie das Erkennen die Liebe
beflügelt, beflügelt die Liebe das
Erkennen. Wir wollen mit den
Dingen Gottes daher so umgehen,
wie er das Volk Israel gelehrt hat: Du
sollst den Herrn, deinen Gott, lieben
mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele
und mit deinem ganzen Denken (Mt
22,37). „Was bleibt dir noch von
deinem Herzen, um dich selbst zu
lieben?“, fragt der heilige
Augustinus. „Was von deiner Seele?
Was von deinem Geist? Ex toto, sagt
er. Alles verlangt er, der dir alles
gegeben hat.“6



Der heilige Josefmaria pflegte zu
sagen, dass das Leben eines Christen
gekennzeichnet ist durch eine
kindliche Beziehung zu Gott und
zugleich durch den Wunsch, ihn
gründlich kennen zu lernen. „Fromm
wie die Kinder, aber nicht
unwissend, denn jeder muss sich im
Rahmen seiner Möglichkeiten um ein
ernsthaftes, wissenschaftliches
Studium des Glaubens bemühen; das
alles ist Theologie. Die Frömmigkeit
von Kindern also und die sichere
Lehre von Theologen.“7 Wir wenden
uns an Maria, damit sie uns hilft,
ihrem Sohn vertrauensvoll zu
begegnen, und wir Hunger danach
haben, ihn zu lieben und jeden Tag
besser kennen zu lernen.

1 Franziskus, Angelus-Gebet,
11.12.2022.



2 Katechismus der Katholischen
Kirche, Nr. 1023.

3 Ratzinger, Josef, Mitarbeiter der
Wahrheit, Gedanken für jeden Tag,
Verlag J. Pfeiffer, München
1979,24.11.

4 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
239.

5 Hl. Johannes Paul II., Fides et Ratio,
Einleitung.

6 Hl. Augustinus, Predigt 34.

7 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 10.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
meditation/betrachtungstext-9-woche-
im-jahreskreis-mittwoch/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-mittwoch/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-mittwoch/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-mittwoch/

	Betrachtungstext: 9. Woche im Jahreskreis – Mittwoch

