
opusdei.org

Betrachtungstext: 9.
Woche im
Jahreskreis – Freitag

Jesus offenbart uns seine
Identität – Das Königtum Christi
anerkennen – Die Größe und
Nähe Gottes

IN MEHREREN Szenen des
Evangeliums scheint Jesus seine
wahre Identität verbergen zu wollen.
Er bringt die Dämonen zum
Schweigen, wenn sie seinen Namen
aussprechen (vgl. Mk 3,12), bittet die
von ihm Geheilten, niemandem von
dem Wunder zu erzählen (vgl. Mk
1,44) und richtet sogar einige seiner
Lehren exklusiv an die Apostel und



nicht an die Menge, zumindest
anfangs (vgl. Mt 16,20). Christus
weiß, dass sich auf den Titel Messias
die unterschiedlichsten Sehnsüchte
und Hoffnungen der Menschen
projizieren lassen. Schließlich
sehnen wir uns alle nach irgendeiner
Form von Befreiung, und es ist nur
natürlich, dass wir die Hilfe eines
Erlösers suchen.

Dennoch gibt Jesus den im Tempel
Versammelten dann und wann
Einblick in seine wahre Identität und
versucht, die verkürzte Vorstellung,
die sie vielleicht hatten, zu
berichtigen. Einige Schriftgelehrte
erwarteten nämlich, der Tradition
des jüdischen Volkes folgend, eine
Persönlichkeit von edler
Abstammung und Würde aus dem
Hause Davids; es musste ein
Führertyp sein, denn er sollte das
Haus Israel wiederherstellen. Und
Jesus versucht, darüber hinaus zu
gehen, und gibt zu verstehen, dass



die Titel Messias, Herr und Sohn
Davids ungenügend sind ohne einen
weiteren Titel, der sich am Ursprung
seiner Identität befindet: Sohn
Gottes. Deshalb stellt er, einen Psalm
zitierend, die rhetorische Frage: 
David selbst also nennt ihn Herr. Wie
kann er dann sein Sohn sein? (Mk
12,37)

Jesus ist der geliebte Sohn des Vaters.
In dieser Beziehung ist seine
Identität begründet. Jedes Mal, wenn
wir beten, wenn wir in ein inniges
Gespräch mit Gott eintreten, kann
ein erster Schritt darin bestehen, uns
bewusst zu machen, mit wem wir
sprechen: Es sind Gott der Vater, Gott
der Sohn und Gott der Heilige Geist,
die mit uns einen Dialog der Liebe
führen wollen. Es kann jedoch
passieren, dass wir uns angesichts
einer derartigen Nähe der drei
göttlichen Personen an ihre
Anwesenheit gewöhnen. Oder dass
wir diese Beziehung so weit



formalisieren, dass wir Gott in einen
Titel einschließen, der zwar Ehre
und Respekt verdient, uns aber den
Genuss der Vertrautheit verlieren
lässt. Wir bitten Gott daher, dass er
unser Staunen stets lebendig erhält
und wir zugleich dieselbe Nähe zum
Vater leben wie Jesus.

JESUS CHRISTUS als den Sohn Gottes
anzuerkennen, ermöglicht uns zu
begreifen, in welchem Sinn er auch
unser Herr ist und wie unser Leben
im Dienst seines Königtums stehen
kann. Es ist tröstlich zu wissen, dass
sein Königtum auf der Liebe gründet
und aufbaut. Somit haben wir keinen
Grund, an seiner Vollmacht oder
seinen Absichten zu zweifeln. Im
Gegenteil, in Gottes Macht finden wir
den Frieden für unsere Seele. Und
dieser führt uns dazu, ihm für alles
zu danken, was in unserem Leben



geschieht, auch für das, was wir
vielleicht nicht mit aller Klarheit
begreifen. Der heilige Josefmaria
hörte einmal in der Tiefe seiner Seele
diesen Satz: Si Deus nobiscum, quis
contra nos? „Wenn Gott für uns ist“,
so schrieb Don Javier Echevarría in
einem Hirtenbrief, „dann können
uns weder die säkularisierte
Umgebung noch die problematische
Beschäftigungslage an vielen Orten
noch die Komplikationen, die der
Familie von innen oder außen zu
schaffen machen, schaden – nichts
darf uns innerlich umwerfen.“1 Das
ist das Vertrauen, das sich einstellt,
wenn man im Haus eines Gottes
wohnt, der Vater ist und der seine
Kinder wie verrückt liebt.

Doch Jesus als König und Herrn zu
betrachten, ist auch anspruchsvoll.
Das muss so sein, denn unser von der
Erbsünde gezeichnetes Leben auf
Gott, den Vater, auszurichten, ist kein
leichtes Unterfangen. Doch Gott will



uns dazu seine ganze Kraft leihen.
Wir müssen nur bereit sein, uns von
ihm verwandeln zu lassen, und
verstehen, dass es in unserem
eigenen Interesse liegt, dass seine
Herrschaft in uns spürbar wird.
Dann wirkt Christus in der Tiefe
unseres Herzens, um hier eine
Vertrautheit und ein Königtum zu
begründen, die sich in den konkreten
Umständen unseres Lebens ebenfalls
niederschlagen. Papst Benedikt
erklärte: „Ihn als König anerkennen
heißt: Ihn als den Wegweiser
annehmen, dem wir trauen und dem
wir folgen. Es heißt: Sein Wort als
gültigen Maßstab für unser Leben
annehmen Tag um Tag. Es bedeutet,
in ihm die Autorität zu sehen, der
wir uns beugen. Ihm beugen wir uns,
weil seine Autorität die Autorität der
Wahrheit ist.“2

Die Tradition der Kirche hat das
Gebet manchmal als einen Kampf
beschrieben. Die Herrschaft Jesu



anzunehmen bedeutet, die
Absichten, die unser Leben leiten,
Schritt für Schritt zu reinigen, so dass
allmählich alles in einer kindlichen
Haltung auf ihn ausgerichtet ist.
Dieser Prozess der inneren
Reinigung ist zugleich ein Werk
Gottes und ein Werk unserer
Freiheit. Wir können uns immer
wieder fragen: Jesus, über welchen
Bereich meines Lebens bist du noch
nicht Herr? Welche meine inneren
Haltungen oder Neigungen
verhindern, dass sich die Liebe des
Vaters in meinem Leben
widerspiegelt? Der heilige Josefmaria
erinnert uns an unsere hohe
Sendung: „Der König selbst, Jesus, hat
dich ausdrücklich bei deinem Namen
gerufen. Er erbittet von dir, dass du
die Schlachten Gottes kämpfst und
dabei das Beste von deiner Seele –
Herz, Wille, Verstand –, dein ganzes
Sein einbringst.“3



TROTZ DES ernsten Tenors, mit dem
Jesus auf seine Herrschaft hinweist,
hebt das Evangelium am Ende die
Freude hervor, die das Volk darüber
empfand, in seiner Gegenwart sein
zu dürfen. Es war eine große
Menschenmenge versammelt und
hörte ihm mit Freude zu (Mk 12,37).
Es fällt auf, dass nichts in seinem
Tonfall oder in seiner
Ausdrucksweise auf Unbehagen
hindeutet, selbst wenn er es wagt, die
Schriftgelehrten zu belehren.
Deshalb ist es wohl so einfach, jedes
seiner Worte zu genießen und sich
durch ihre Schönheit der Wahrheit
ihres Inhalts zu öffnen. Gerade die
Annahme Jesu als Gottes geliebten
Sohn und unseren Herrn macht uns
zu einer tieferen Freude fähig, als
dies die Güter dieser Welt je
erreichen könnten. Nach und nach
werden wir erkennen, dass wir ohne
das Gebet nicht leben können. Denn
in dieser Weile genießen wir einfach



die Gegenwart dessen, der unserem
Dasein den vollen Sinn verleiht.

Auf diese Weise wird das
Gebetsleben von einer doppelten
Realität genährt und fruchtbringend
gemacht. Einerseits fühlen wir ein
großes Staunen darüber, dass Jesus
Christus wirklich Gott und zugleich
bereit ist, mit uns in einen Dialog zu
treten. Es ist normal, dass wir uns
selbst als schwach ansehen und
denken, dass uns eine große Kluft
von ihm trennt. Wie Elisabet beim
Besuch von Maria fragen auch wir
uns: Wer bin ich, dass die Mutter
meines Herrn zu mir kommt? (Lk
1,43) Andererseits werden wir in
jeder Weile des Gebets von dieser
anderen großen Wahrheit unseres
Glaubens überrascht: von der Nähe
Gottes. Bei Jesus zu sein, mit ihm
unsere Hoffnungen und
Schwierigkeiten von Herz zu Herz zu
teilen, macht unseren Frieden aus.
Daher können wir den Rat des



heiligen Josefmaria sehr gut
verstehen: „Ein für alle Mal: Tu alles
– auch das Unbedeutendste – ganz
allein, um Jesus Freude zu bereiten.“4

Auch Maria hat ihr kontemplatives
Leben aus der Nähe Gottes und
seiner Größe genährt. In der Szene
der Verkündigung sehen wir sie
überrascht, denn sie versteht nicht,
dass der Herr auf sie schauen wollte.
Doch schnell überlässt sie sich ganz
diesem Gott, der ein Kind werden
will, damit wir alle seine Gesellschaft
auf ewig genießen können. Papst
Franziskus lädt uns ein, von unserer
Mutter, der Jungfrau Maria, zu
lernen: „Sie folgte ihrem Sohn mit
der Nähe ihres Herzens, sie war ein
Herz und eine Seele mit ihm, und
obwohl sie nicht alles verstand, gab
sie sich mit ihm zusammen ganz dem
Willen Gottes des Vaters hin.“5



1 Msgr. Javier Echevarría,
Hirtenbrief, 1.10.2016.

2 Benedikt XVI., Predigt, 1.4.2007.

3 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 962.

4 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 1041.

5 Franziskus, Angelus-Gebet,
2.4.2023.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
meditation/betrachtungstext-9-woche-

im-jahreskreis-freitag/ (01.02.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-9-woche-im-jahreskreis-freitag/

	Betrachtungstext: 9. Woche im Jahreskreis – Freitag

