
opusdei.org

Betrachtungstext: 7.
Osterwoche –
Samstag

Die Liebe, eine Frucht des
Heiligen Geistes – In der Liebe
übernimmt Gott die Initiative –
Lernen, sich von Gott lieben zu
lassen

ES GIBT noch vieles, was Jesus getan
hat. Wenn man alles einzeln
aufschreiben wollte, so könnte, wie ich
glaube, die ganze Welt die dann
geschriebenen Bücher nicht fassen
(Joh 21,25). Mit diesem Satz, den wir
in der heutigen Messe hören,
beschließt Johannes sein Evangelium
und eröffnet uns zugleich nochmals



das Panorama der
unaussprechlichen Liebe Gottes: Wir
können diese Liebe weder begreifen
noch vollständig erfassen, sie ist in
keine Formel und in kein Buch zu
gießen, es gibt keine Worte, die sie
beschreiben könnten. Der Heilige
Geist wird uns, wie Papst Benedikt
XVI. sagte, Tag für Tag erkennen
lassen, „dass das Werk Christi das
Werk der Liebe ist: der Liebe Christi,
der sich hingegeben hat, der Liebe
des Vaters, der ihn geschenkt hat“1.
Liebe ist ein so vielverwendetes
Wort, dass man zuweilen den
Eindruck gewinnt, es habe an Kraft
verloren. Doch der göttliche Beistand
weiß, wie er unsere Seele mit der
einzigen Liebe entzünden kann, die
weder Verrat noch Ermüdung kennt.

Ein sehr alter Hymnus auf die Liebe
wird Klemens von Rom, einem der
ersten Päpste, zugeschrieben. Er
wollte die Korinther zur Beendigung
eines Streits bewegen und schrieb:



„Liebe erträgt alles, Liebe ist in allem
langmütig; nichts Gemeines gibt es in
der Liebe, nichts Hoffärtiges; Liebe
kennt keine Spaltung, Liebe lehnt
sich nicht auf, Liebe tut alles in
Eintracht (...), wegen der Liebe, die er
zu uns brachte, hat unser Herr Jesus
Christus sein Blut für uns nach
Gottes Willen hingegeben, sein
Fleisch für unser Fleisch, seine Seele
für unsere Seelen. Geliebte, ihr seht,
wie groß und wunderbar die Liebe
ist, und ihre Vollkommenheit lässt
sich nicht erklären. Wer ist geeignet,
in ihr gefunden zu werden, außer
jene, die Gott dazu befähigt?“2

Wir wenden uns an den göttlichen
Beistand, damit er uns einen
Vorgeschmack der Liebe verkosten
lasse, die Gott uns schenken will. Wie
mich der Vater geliebt hat, so habe
auch ich euch geliebt. Bleibt in meiner
Liebe (Joh 15,9), sagt Jesus. Wir
wollen nicht weggehen, wir wollen
hier bleiben, um unsere



Aufmerksamkeit nichts anderem
zuzuwenden. Wie oft haben wir eine
Hintertür gesucht oder gedacht, wir
bedürften dieser Liebe nicht. Wie oft
haben wir – wie der verlorene Sohn
und sein Bruder – von einem Glück
fern von unserem Vater und
unserem Zuhause geträumt.

DARIN besteht die Liebe: Nicht dass
wir Gott geliebt haben, sondern dass
er uns geliebt und seinen Sohn als
Sühne für unsere Sünden gesandt hat
(1 Joh 4,10). Der Prälat des Werkes
empfiehlt uns, „zuallererst daran zu
denken, was Gott für mich getan hat
und tut, und nicht zu versuchen, die
eigene Sicherheit darauf zu gründen,
was ich für Gott getan habe und tue,
denn dies, das Meine, wird immer
wenig sein, und in Wirklichkeit ist
das, was ich tue, auch eine Gabe
Gottes.“3 Wir erliegen leicht der



Versuchung, uns die Beziehung zu
Gott so vorzustellen und zu leben, als
benötigten wir nur sehr wenig von
seiner Seite. Doch die Liebe Gottes
hat eine ganz andere Dynamik. Der
heilige Bernhard erklärt: „Vom Herrn
kommt alles Gute, und ohne ihn
kannst du nicht nur wenig, sondern
absolut gar nichts beginnen und
vollenden.“4

Deshalb brauchen wir hierin einen
Meister, der uns führt. Der heilige
Josefmaria vertraute sich dem
Heiligen Geist an und notierte: „Ich
möchte Umgang mit ihm haben, sein
Freund sein, sein Vertrauter ..., ihm
seine Arbeit des Polierens,
Ausreißens und Entzündens
erleichtern ... Ich weiß nicht, wie es
gehen soll, doch er wird mir die Kraft
dazu geben und alles tun, wenn ich
nur will ... Natürlich will ich! Du
göttlicher Gast, Meister, Licht,
Führer, Liebe: Mach, dass das arme
Eselchen dich freundlich aufnimmt,



auf deine Lehren hört, sich
begeistern lässt, dir folgt und dich
liebt. Vorsatz: möglichst ohne
Unterbrechung und willig die
Freundschaft und den liebevollen
und fügsamen Umgang mit dem
Heiligen Geist suchen. Veni Sancte
Spiritus!“5

Hoffentlich sind wir bereit, das
Gleiche zu tun und zuzulassen, dass
der Tröster unser Herz stärkt, auch
gegen die Machenschaften des
Feindes. Ein bevorzugter Ort, um uns
seinem Wirken zu öffnen, ist die
Beichte: „Der Böse lässt uns
verächtlich auf unsere Schwachheit
blicken, während der Heilige Geist
sie voll Erbarmen ans Tageslicht
bringt“, unterstreicht Papst
Franziskus die Wohltat der Beichte.
„Die Sanftmut ist der beste Weg, um
mit dem Schwachen in uns
umzugehen (...). Daher ist es wichtig,
der Barmherzigkeit Gottes zu
begegnen, insbesondere im



Sakrament der Versöhnung, und so
eine Erfahrung von Wahrheit und
Sanftmut zu machen.
Paradoxerweise kann uns auch der
Böse die Wahrheit sagen, doch wenn
er dies tut, dann nur, um uns zu
verurteilen. Wir wissen aber, dass
die Wahrheit, die von Gott kommt,
uns nicht verurteilt, sondern
aufnimmt, umarmt, unterstützt und
vergibt.“6

IN UNSERER Beziehung zu Gott
achten wir vielleicht oft auch
unbewusst mehr auf das, was wir
geben, als auf das, was wir
empfangen. Diese Sichtweise ist
hinderlich, weil sie uns, ohne es zu
wollen, Gott gegenüberstellt – anstatt
an seine Seite. Papst Franziskus
empfiehlt den umgekehrten Zugang:
„Wenn wir einen Gott vor Augen
haben, der sich alles nimmt, der sich



aufdrängt, dann möchten auch wir
uns alles nehmen und uns
aufdrängen: Räume besetzen,
Bedeutung beanspruchen, nach
Macht streben. Wenn wir Gott
hingegen als Gabe in unseren Herzen
spüren, ändert sich alles (...). Der
Geist, das lebendige Gedächtnis der
Kirche, erinnert uns daran, dass wir
uns einer Gabe verdanken und dass
wir wachsen, (...) nicht indem wir
unser Leben bewahren, sondern
indem wir uns hingeben.“7

Manchmal achten wir wohl auf das,
was wir erhalten, meinen aber,
gleichsam ein Anrecht darauf zu
haben. Papst Franziskus lädt uns ein,
auf unser Leben zu schauen und uns
zu fragen, was uns daran hindert,
uns selbst zu geben. Er nennt drei
große Feinde der Hingabe, (...) die
immer vor der Tür des Herzens
lauern: den Narzissmus, das
Selbstmitleid und den Pessimismus.
„Der Narzissmus führt dazu, dass



man sich selbst vergöttert, dass nur
der eigene Vorteil zählt. (...). Der von
Selbstmitleid Befallene beschwert
sich jeden Tag über seine
Mitmenschen: ,Niemand versteht
mich, niemand hilft mir, niemand
mag mich, alle haben etwas gegen
mich!‘ Wie oft schon haben wir
dieses Gejammer gehört! (...). Und
dann ist da noch der Pessimismus.
Hier lautet die tägliche
Litanei: ,Nichts ist gut, weder die
Gesellschaft, noch die Politik, noch
die Kirche ...‘ Der Pessimist hat ein
Problem mit der Welt, bleibt aber
untätig und denkt: ,Was bringt es
schon, etwas zu geben? Es ist
zwecklos.‘“8

Bitten wir Maria, uns zu lehren, die
Liebe Gottes so zu empfangen, wie
sie es getan hat. Und lassen wir uns
von einem Rat des heiligen
Josefmaria dazu inspirieren, ihm
ganz persönlich darauf zu
antworten: „Verliere die Scheu, den



Herrn bei seinem Namen – Jesus – zu
rufen und ihm zu sagen, dass du ihn
liebst.“9

1Benedikt XVI., Predigt, 4.6.2006.

2 Hl. Klemens von Rom, Brief an die
Korinther, Kap. 49-50.

3 Msgr. Fernando Ocáriz, Im Licht
des Evangeliums, S. 30.

4 Hl. Bernhard, Predigt zum
Pfingstfest, 2,6.

5 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen, Nr.
864.

6 Franziskus, Patris corde, Nr. 2.

7Franziskus, Predigt, 31.5.2020.

8 Ebd.

9 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 303.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-7-
osterwoche-samstag/ (14.01.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-samstag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-samstag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-7-osterwoche-samstag/

	Betrachtungstext: 7. Osterwoche – Samstag

