
opusdei.org

Betrachtungstext:
30. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (C)

Demut, die Wohnstätte der
Liebe – Unsere Hinfälligkeit
kennen – Im Dienste Gottes

IM EVANGELIUM des heutigen
Sonntags erzählt Jesus eine Parabel,
die zwei mögliche Haltungen des
Menschen vor Gott gegenüberstellt: 
Zwei Männer gingen zum Tempel
hinauf, um zu beten; der eine war ein
Pharisäer, der andere ein Zöllner (Lk
18,10). Der Pharisäer bleibt stehen
und betet unverfroren: Gott, ich
danke dir, dass ich nicht wie die



anderen Menschen bin, die Räuber,
Betrüger, Ehebrecher oder auch wie
dieser Zöllner dort (Lk 18,10-11). In
ihm erkennen wir das Zerrbild eines
religiösen Menschen, der sich mit
Gott im Reinen glaubt, weil er die
Gebote, wie er meint, tadellos erfüllt.
Vollkommenheit besteht seiner
Auffassung nach in der Einhaltung
von Vorschriften. Weil er sich selbst
nicht als Sünder sieht, kann er die
Barmherzigkeit Gottes nicht erfahren
– und bleibt unfähig, barmherzig
anderen gegenüber zu sein.

Der Zöllner hingegen blieb ganz
hinten stehen und wollte nicht einmal
seine Augen zum Himmel erheben,
sondern schlug sich an die Brust und
betete: Gott, sei mir Sünder gnädig!
(Lk 18, 13). Zöllner standen in der
jüdischen Gesellschaft, was ihr
Ansehen anlangte, auf der
niedrigsten Stufe. Umso kräftiger
musste die Schlussfolgerung Jesu auf
seine Zuhörer wirken: Ich sage euch:



Dieser ging gerechtfertigt nach Hause
hinab, der andere nicht. Denn wer sich
selbst erhöht, wird erniedrigt, wer
sich aber selbst erniedrigt, wird
erhöht werden (Lk 18,14).

Demut ist ein wesentliches Element
des christlichen Lebens. Wie der
heilige Augustinus lehrte, ist sie „die
Wohnstätte der Nächstenliebe“1. Und
an anderer Stelle fügte er hinzu:
„Wenn ihr mich fragt, was das
Wichtigste an der Religion und an
der Lehre Jesu Christi ist, so ist meine
Antwort diese: erstens die Demut,
zweitens die Demut und drittens die
Demut.“2Ohne diese Tugend sind alle
Früchte unseres Gebets, unserer
Werke und unseres Apostolats nur
Schein. Sie ist der Boden, auf dem
jede andere Tugend wächst. Sogar
von Cervantes, dem wichtigsten
Schriftsteller Spaniens, gibt es ein
Lob auf diese Tugend: „Die Demut ist
das Fundament aller Tugenden, ohne
sie gibt es keine andere. Sie glättet



die rauen Wege, überwindet steile
Hänge und führt immer zu
herrlichen Zielen; sie verwandelt
Feinde in Freunde, besänftigt den
Zorn der Wütenden und beugt den
Stolz der Hochmütigen; sie ist die
Mutter der Bescheidenheit und die
Schwester der Mäßigkeit; kurz, wo
sie ist, können die Laster keinen Sieg
erringen, der ihnen nützte, denn an
ihrer Sanftheit und Milde stumpfen
die Pfeile der Sünde ab.“3

ALS DER heilige Paulus spürt, dass
sich das Ende seines Lebens nähert,
schreibt er an Timotheus: Ich habe
den guten Kampf gekämpft, den Lauf
vollendet, die Treue bewahrt (2 Tim
4,7). In diesen Worten liegt keine
Spur von Stolz – mit der Prahlerei
des Pharisäers haben sie nichts zu
tun. Seit seiner Bekehrung weiß der
heilige Paulus um die zentrale



Bedeutung der Gnade und Liebe im
christlichen Leben. Deshalb erkennt
er nun, da sein irdischer Weg zu
Ende geht, dankbar die Hilfe Gottes
an: Aber der Herr stand mir zur Seite
und gab mir Kraft, damit durch mich
die Verkündigung vollendet wird und
alle Völker sie hören (…). Der Herr
wird mich allem bösen Treiben
entreißen und retten in sein
himmlisches Reich. Ihm sei die Ehre in
alle Ewigkeit (2 Tim, 17-18).

Die Demut schafft Raum, damit der
Herr in uns wirken kann, so wie er es
bei Paulus getan hat. Erst wenn wir
uns – wie er – als Sünder betrachten
– was wir sind –, können wir die
Barmherzigkeit Gottes in ihrer Tiefe
erfahren und von Hoffnung erfüllt
werden. Der heilige Josefmaria gibt
folgenden Rat: „Vielleicht denkst du,
deine Sünden seien so zahlreich, dass
der Herr dich nicht erhören kann.
Du irrst dich, denn sein Herz ist
voller Barmherzigkeit. Wenn dich



dein Elend dennoch bedrückt, dann
tritt vor ihn hin wie der Zöllner:
Herr, da bin ich, tu mit mir, wie du
willst!“4

Ohne die Gnade Gottes vermögen wir
nichts. Mit ihrer Hilfe aber sind wir
fähig, die Heiligkeit zu erlangen,
wenn wir auf seine Liebe zu uns
vertrauen. Es ist dieses Vertrauen
und nicht die durch unsere Werke
erreichte Vollkommenheit, was uns
in den Himmel führen kann: „Mach
dir keine Sorgen darüber, dass du
aus Lehm bist. Denn du und ich, wir
sind Kinder Gottes (...), auserwählt 
vor der Grundlegung der Welt, damit
wir heilig und untadelig leben vor ihm
(Eph 1,4). Wir werden wirksam sein,
wenn wir die Demut nicht verlieren,
wenn wir das Bewusstsein unserer
Hinfälligkeit nicht verlieren.“5



SEIN LEBEN LANG war Jesus
Christus ein Beispiel der Demut:
Obwohl er Gott war, wollte er in
allem den Menschen gleich sein,
außer in der Sünde. Und so lebte er
dreißig Jahre lang als Sohn eines
Handwerkers in einem
unbedeutenden Dorf Galiläas. „Das
sollte das Ziel eines jeden von uns
sein, meine Kinder“, schrieb der
heilige Josefmaria: „unbemerkt zu
bleiben, Christus nachzuahmen (...),
Maria nachzuahmen, die, obwohl sie
Mutter Gottes ist, sich gerne seine
Magd nennt: ecce ancilla Domini (Lk
1,38). Gott möchte, dass wir demütig
sind. Das bedeutet nicht, dass ihr im
Beruf oder im geistlichen Leben
nichts erreichen sollt, sondern dass
ihr alles tut, ohne euch selbst zu
suchen, mit ehrlicher Absicht. Wir
leben nicht für diese Welt noch für
unsere Ehre, sondern für die Ehre
und Herrlichkeit Gottes, für den
Dienst an Gott: Das allein bewegt
uns.“6



Der Weg, um wie Jesus demütig zu
werden, führt über das Dienen. Wer
für andere lebt und sich um die
Probleme seiner Mitmenschen so
kümmert, wie er sich um seine
eigenen kümmert, wird erfahren,
dass sein Herz sich weitet und Platz
für Christus schafft, der in uns leben
möchte (vgl. Gal 2,20), sowie auch für
unseren Nächsten. So werden wir in
der Lage sein, sein Reich der Liebe
und des Friedens auf der ganzen
Erde zu verbreiten. „Guter Jesus“, so
betete der heilige Josefmaria, „wenn
ich Apostel sein soll, musst du mich
sehr demütig machen. Die Sonne
lässt alles aufleuchten, was sie
berührt: Herr, erfülle mich mit
deinem Licht, durchdringe mich
ganz – auf dass ich mit deinem
liebenswerten Willen eins und zu
dem Werkzeug werde, wie du es
wünschst. Schenke mir deine Torheit
der Erniedrigung, die dich dazu
geführt hat, arm auf die Welt zu
kommen, ein unscheinbares



Arbeitsleben zu führen, die Schande
zu erleiden, an ein Holz genagelt zu
sterben, dich durch die Gegenwart
im Tabernakel zu entäußern.
Gewähre mir, mich selbst zu
erkennen! Mich zu erkennen und
dich zu erkennen. Dann werde ich
meine Nichtigkeit nie mehr
vergessen.“7

Papst Leo XIV. erinnerte daran, dass
das Evangelium die Demut als die
vollkommenste Form der Freiheit
versteht (vgl. Lk 14,11). Sie befreit
uns davon, ständig um uns selbst zu
kreisen, und öffnet unseren Blick für
Gott. Der heilige Josefmaria hielt fest:
„Wer sich selbst erhöht, scheint in
der Regel nichts Interessanteres als
sich selbst gefunden zu haben und ist
im Grunde genommen sehr unsicher.
Wer jedoch verstanden hat, dass er
in den Augen Gottes sehr kostbar ist,
wer tief in seinem Inneren spürt,
dass er ein Sohn oder eine Tochter
Gottes ist, hat Größeres, worauf er



stolz sein kann, und eine Würde, die
von selbst strahlt.“8 Wir bitten
unsere Mutter im Himmel, dass sie
uns vom Herrn diese tiefe Demut
erwirkt.

1 Hl. Augustinus, Die heilige
Jungfräulichkeit, Nr. 51.

2 Hl. Augustinus, Brief 118.

3 Miguel de Cervantes, Beispielhafte
Novellen III.

4 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
253.

5 Hl. Josefmaria, Brief 2, Nr. 20.

6 Hl. Josefmaria, Brief 1, Nr. 20-21.

7 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 273.

8 Leo XIV., Angelus-Gebet, 31.8.2025.



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-30-woche-
im-jahreskreis-sonntag-c/ (09.01.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-30-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-30-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-30-woche-im-jahreskreis-sonntag-c/

	Betrachtungstext: 30. Woche im Jahreskreis – Sonntag (C)

