
opusdei.org

Betrachtungstext:
28. Woche im
Jahreskreis – Freitag

Die Wahrheit mit Werken
bezeugen – Aufrichtigkeit in der
geistlichen Begleitung – Die
Fundamente des geistlichen
Lebens

IN EINER jener Predigten, bei denen
sich tausende Menschen um Jesus
scharten, warnte der Herr seine
Jünger: Hütet euch vor dem Sauerteig
der Pharisäer, das heißt vor der
Heuchelei! (Lk 12,1). Wenn Jesus die
Pharisäer an anderer Stelle mit 
getünchten Gräbern (Mt 23,27)
vergleicht, dann um zu sagen, dass



sie von außen prächtig erschienen,
innerlich aber leer und tot waren.
Hinter einem vornehmen Auftreten
verbargen sie ihr wahres Wesen,
hinter spitzfindigen Argumenten
ihre eigennützigen Absichten. Mehr
darauf bedacht, Eindruck zu machen
als zu dienen, gingen und wiesen sie
Wege, die in die Irre führten.

Doch jede Täuschung ist von kurzer
Dauer. So verheißt Jesus seinen
Jüngern: Nichts ist verhüllt, was nicht
enthüllt wird, und nichts ist
verborgen, was nicht bekannt wird.
Deshalb wird man alles, was ihr im
Dunkeln redet, im Licht hören, und
was ihr einander hinter
verschlossenen Türen ins Ohr flüstert,
das wird man auf den Dächern
verkünden (Lk 12,2-3).

Der Herr, der sich selbst als den Weg
und die Wahrheit und das Leben (Joh
14,6) bezeichnet, weist uns den
wahren Pfad zum Reich Gottes: Er



besteht darin, die Wahrheit zu
umfangen. Wer aber die Wahrheit
sucht, findet den Glauben und die
Liebe – denn letztlich ist die
Wahrheit nicht bloß ein Gedanke,
sondern eine Person: Jesus Christus.

Wir geben Zeugnis von dieser
Wahrheit, die in Jesus Gestalt
angenommen hat, wenn wir als
Kinder Gottes leben und den
Menschen seine Liebe sichtbar
machen. Papst Franziskus lädt uns
ein, uns zu fragen: „Welche Wahrheit
bezeugen unsere Werke, unsere
Worte, unsere Entscheidungen? (...)
Wir Christen sind keine
außergewöhnlichen Männer und
Frauen, wir sind jedoch Kinder des
himmlischen Vaters, der gut ist und
uns nicht enttäuscht und der uns die
Liebe zu unseren Brüdern und
Schwestern ins Herz legt. Diese
Wahrheit wird nicht so sehr mit
Worten bezeugt, sondern ist eine
Daseinsform, eine Lebensweise und



gibt sich in jeder einzelnen Tat zu
erkennen.“1

WENN der heilige Josefmaria nach
der Tugend gefragt wurde, die er am
meisten schätzte, war seine Antwort
immer dieselbe: die Aufrichtigkeit.
Diese Tugend stellte er ins Zentrum
der geistlichen Entwicklung eines
Christen, der seinem Meister in der
Welt nachfolgen will. Seine Schriften
sind reich an Hinweisen darauf. So
schreibt er zum Beispiel: „Du hast
mich um einen Rat gebeten, wie du
in deinen täglichen Kämpfen
bestehen kannst. Und ich antwortete
dir: Wenn du dein Herz öffnest, bring
zuerst das zur Sprache, wovon du
nicht möchtest, dass es bekannt wird.
Auf diese Weise wird der Teufel jedes
Mal besiegt. – Öffne deine Seele
sperrangelweit, sei klar und einfach,
damit die Sonne der Liebe Gottes bis



in den letzten Winkel eindringen
kann.“2

Im Evangelium begegnen wir
zahlreichen Menschen, die neue
Hoffnung und neuen Schwung für
ihr Leben fanden, nachdem sie Jesus
ihre Ängste und Schwächen
anvertraut hatten. In der geistlichen
Begleitung haben wir einen Bruder
an unserer Seite, der uns hilft, uns
selbst besser zu verstehen, und der
das zu erhellen versucht, was uns
widerfährt, damit wir entdecken,
was der Herr uns damit sagen will.

In der geistlichen Begleitung
bedeutet Aufrichtigkeit nicht nur,
darüber zu sprechen, was gut oder
schief gelaufen ist. Die Öffnung der
Seele schließt die Offenbarung
unserer tiefsten Gefühle und
Wünsche ein. Dazu ist es zunächst
notwendig, ehrlich zu sich selbst zu
sein. Die Entdeckung der inneren
Dimension von Wirklichkeiten, die



uns glücklich oder traurig machen,
schenkt uns wertvolle Erkenntnisse
darüber, wo unser Herz sich
befindet. Wie Papst Franziskus
erklärt, erfordert dies allerdings „die
Fähigkeit, innezuhalten, den ,inneren
Autopiloten abzuschalten‘, um dann
ein Bewusstsein zu erlangen von
unseren Handlungen, den
Empfindungen, die in uns wohnen,
und den wiederkehrenden
Gedanken, die uns oft unbemerkt
beeinflussen.“3

DIE AUFRICHTIGKEIT des Lebens
verträgt sich gut mit Fehlern und
Unzulänglichkeiten, da sie uns dazu
führt, diese nicht zu verbergen,
sondern uns zu bemühen, sie zu
überwinden. Der heilige Josefmaria
sah diese Einfachheit im Evangelium
begründet. Und so weist er darauf
hin: „Sieh, die Apostel waren, bei all



ihren offenkundigen und
unleugbaren Schwächen, aufrichtig,
schlicht …, durchsichtig. Auch du
hast offenkundige und unleugbare
Schwächen. – Möge dir nicht die
Einfachheit fehlen.“4

Der Gründer des Opus Dei widmete
der Demut im geistlichen Leben
einen eigenen ausführlichen Brief.
Er ermutigt seine Kinder darin, zu
akzeptieren, dass sie auf tönernen
Füßen stehen, aber keine Angst vor
den Schwächen haben sollen, die sie
an sich selbst und an anderen
wahrnehmen können: „Machen wir
uns nichts vor: Wir werden
Schwächen haben. Und noch im
Alter werden wir dieselben
schlechten Neigungen haben wie mit
zwanzig Jahren. Und der asketische
Kampf wird gleichermaßen
notwendig sein, und wir werden den
Herrn um Demut bitten müssen. Es
ist ein ständiger Kampf. Militia est
vita hominis super terram. Frieden



gibt es nur bei Kampf – Frieden ist
die Folge des Sieges!“5

Über das Fundament, auf das wir
unseren Kampf um die Heiligkeit
gründen können, sagte er folgendes:
„Für uns ist dies der Fels:
Frömmigkeit, Gotteskindschaft, uns
den Händen Gottes überlassen,
Aufrichtigkeit und den Kopf dort
haben, wo sich die Realität des
gewöhnlichen Lebens abspielt: Ich
will dich lieben, Herr, meine Stärke,
Herr, du mein Fels und meine Burg
und mein Retter (Ps 18,2-3).“6 Wenn
wir uns als Kinder wissen, wissen
wir auch, dass Gott stets bei uns ist
und unsere Bedürfnisse im Blick hat.
Und neben ihm befindet sich unsere
Mutter, die wir um Hilfe anrufen, um
in der Sicherheit, geliebte Kinder
Gottes zu sein, unsere Fehler und
Schwächen demütig anzunehmen.



1 Franziskus, Audienz, 14.11.2018.

2 Hl. Josefmaria, Im Feuer der
Schmiede, Nr. 126.

3 Franziskus, Audienz, 5.10.2022.

4 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 932.

5 Hl. Josefmaria, Brief 2, Nr. 10.

6 Ebd., Nr. 7.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-28-woche-
im-jahreskreis-freitag/ (11.01.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-28-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-28-woche-im-jahreskreis-freitag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-28-woche-im-jahreskreis-freitag/

	Betrachtungstext: 28. Woche im Jahreskreis – Freitag

