
opusdei.org

Betrachtungstext:
20. Woche im
Jahreskreis –
Mittwoch

Arbeit, die ursprüngliche
Berufung des Menschen – Eine
neue Dimension – „Neid“ auf
die Großzügigkeit Gottes

WIR HÖREN im heutigen Evangelium
das immer wieder verstörende
Gleichnis vom Weinbergbesitzer, der
im Lauf des Tages Arbeiter anwirbt
und am Ende allen denselben Lohn
auszahlt – unabhängig davon, wie
lange sie gearbeitet haben (vgl. Mt
20,1-16). Die Szene hat über die
Jahrhunderte hinweg zu ganz



unterschiedlichen Auslegungen
geführt. Heutzutage sticht ein Aspekt
besonders hervor: das Schicksal
vieler Menschen, die – wie die
Tagelöhner im Gleichnis – auf
Arbeitsuche sind. Arbeitslose
befinden sich oft in einer doppelten
Not: Zum einen fehlen ihnen die
Mittel für den Lebensunterhalt, zum
anderen fühlen sie sich angegriffen
in ihrer persönlichen Würde. Denn
Arbeit ist mehr als Broterwerb: Sie
ist ein menschliches Grundbedürfnis
– ein Weg für Frauen und Männer,
um sich persönlich zu verwirklichen,
anderen einen Dienst zu leisten und
die Welt mitzugestalten, um sie Gott
näherzubringen. Papst Johannes
Paul II. unterstrich in seiner
Enzyklika Laborem exercens, dass
„die Arbeit eine fundamentale
Dimension der Existenz des
Menschen auf Erden darstellt“1.

Der heilige Josefmaria lehrte: „Die
Arbeit ist die ursprüngliche



Bestimmung des Menschen und ein
Segen Gottes. Sie als Strafe
anzusehen, ist ein bedauerlicher
Irrtum.“2 Für die meisten Menschen
besteht der Weg der Heiligkeit darin,
„die eigene Arbeit zu heiligen, sich in
dieser Arbeit zu heiligen und andere
durch die Arbeit zu heiligen“3. Wir
können uns in dieser Zeit des Gebets
fragen: Wie heilige ich meine Arbeit
– indem ich sie mit Ernst und
Hingabe verrichte, nachdem ich sie
in der Messe Gott aufgeopfert habe?
Wie heilige ich mich in meiner
Arbeit – durch die geduldige
Bemühung in den Tugenden fügsam
gegenüber dem Heiligen Geist, damit
er mich durch mein Tun in einen 
anderen Christus verwandle? Und
schließlich, wie heilige ich andere
durch meine Arbeit – indem ich
durch meine Gegenwart Licht und
Wärme ausstrahle und für meine
Mitmenschen Christus bin und jedem
einzelnen eine aufrichtige
Freundschaft entgegenbringe?



WIR neigen dazu, Arbeit nach ihrem
Erfolg, ihrer Bezahlung oder
gesellschaftlichen Anerkennung zu
bewerten. Manchmal nimmt sie im
Leben sogar zu viel Raum ein – so
sehr, dass sie die Beziehung zu Gott,
das Familienleben oder echte
Freundschaften verdrängt. Es ist
daher hilfreich, innezuhalten und
sich zu fragen: Was ist der tiefe Sinn
meiner Arbeit? Arbeite ich so, wie
Gott es möchte? Was schätzt der Herr
an meinem Tun?

Der Gründer des Werkes sagte: „Der
Mensch soll nicht nur schaffen,
herstellen und produzieren. Die
Arbeit entspringt der Liebe, ist
Ausdruck der Liebe und zielt hin auf
die Liebe.“4 Es ist die Liebe, die der
Herr an unserer Arbeit schätzt und
die eine scheinbar unbedeutende
Aufgabe zu etwas Großartigem und
Heldenhaftem machen kann. Einmal



sagte der heilige Josefmaria zu zwei
Männern, die im Garten eines
Einkehrtagehauses arbeiteten:
„Fabelhaft, wie ihr euch um all diese
Pflanzen und Blumen kümmert …
Und was meint ihr: Welche Arbeit ist
wohl wertvoller: eure oder die eines
Ministers?“ Als sie schwiegen, fuhr er
fort: „Es hängt davon ab, wie viel
Liebe ihr in eure Arbeit legt: Wenn
ihr mehr Liebe hineinlegt als ein
Minister, dann ist eure Arbeit
wertvoller.“5

Ein Christ, der die Liebe Gottes –
eingegossen in sein Herz durch den
Heiligen Geist (vgl. Röm 5,5) – in sich
trägt, wird diese Liebe dankbar
weitergeben. Arbeiten aus Liebe
schließt andere legitime
Beweggründe – Lohn, Anerkennung,
Befriedigung nach getaner Pflicht –
nicht aus, sondern ordnet sie neu.
Deshalb erinnert uns der heilige
Paulus: Und wenn ich alle Erkenntnis
hätte (…), hätte aber die Liebe nicht,



wäre ich nichts (1 Kor 13,2). Dasselbe
gilt für die Arbeit: Wenn sie von der
Liebe zu Gott getragen ist und seiner
Verherrlichung dient, erhält jedes
Tun – ob einfach oder komplex –
einen übernatürlichen Wert. Was
zählt, ist, wie der heilige Josefmaria
sagte, „das Bemühen, das
Menschliche auf göttliche Weise zu
tun, gleichgültig, ob es sich um große
oder kleine Dinge handelt, denn
durch die göttliche Liebe gewinnt
alles eine neue Dimension.“6

DAS GLEICHNIS vom
Weinbergbesitzer spricht auch eine
andere Realität an: den Neid.
Diejenigen Arbeiter, die seit dem
frühen Morgen ihren Dienst
leisteten, beklagen sich, dass sie
denselben Lohn erhalten wie jene,
die später kamen. Ähnlich verhielten
sich manche Pharisäer, die ihre



eigene Gerechtigkeit hervorhoben
und nicht ertragen konnten, dass
Jesus sich den Sündern zuwandte.
Statt sich an der göttlichen
Barmherzigkeit zu erfreuen,
empfanden sie diese als ungerecht.
Wie die Arbeiter aus dem Gleichnis
können sie „die Schönheit der Geste
des Gutsbesitzers nicht sehen, der
nicht ungerecht, sondern einfach
großherzig war und nicht nur auf
den Verdienst, sondern auch auf den
Bedarf geschaut hat“, so Papst Leo
XIV. „Gott will sein Reich allen geben:
das Leben in Fülle, ewig und
glückselig. Und so macht Jesus es
auch mit uns: Er stellt kein Ranking
auf, sondern schenkt sich dem, der
ihm das Herz öffnet, selbst ganz
hin.“7

Neid – eines der ältesten Laster der
Menschheit – erzeugt bittere
Traurigkeit im Herzen und kann zum
äußersten Hass führen. Als Kain sah,
dass Gott Abels Opfer wohlgefiel,



während seines zurückgewiesen
wurde, überlief es ihn ganz heiß und
sein Blick senkte sich (Gen 4,5).
Anstatt sich über das Gute zu freuen,
das sein Bruder empfing – er selbst
hatte als Erstgeborener von Adam
und Eva ebenfalls viele Gaben
erhalten –, wurde er vom Neid
zerfressen – und ermordete ihn.
Papst Franziskus wies darauf hin,
dass an der Wurzel des Neids oft ein
falsches Gottesbild stehe: „Man
akzeptiert nicht, dass Gott seine
eigene ,Mathematik‘ hat, die anders
ist als unsere. (…) Wir wollen ihm
unsere egoistische Logik aufdrängen
– doch seine Logik ist die Liebe. Die
Gaben, die er uns schenkt, sind dazu
da, geteilt zu werden.“ Das
Gegenmittel gegen den Neid sieht der
Papst in der Mahnung des heiligen
Paulus an die Christen: Seid einander
in brüderlicher Liebe zugetan,
übertrefft euch in gegenseitiger
Achtung! (Röm 12,10).8



Bitten wir die Muttergottes, dass sie
uns ein weites Herz schenkt – eines,
das sich aufrichtig auch über die
Gaben freut, die ihr Sohn anderen
zuwendet. Möge sie uns lehren, die
Großzügigkeit Gottes dankbar zu
betrachten, und helfen, mit reiner
Freude zu leben, ohne uns zu
vergleichen – in der Freiheit der
Kinder Gottes, die wissen: Jeder ist
auf seine Weise von der
Barmherzigkeit Gottes umfangen.

1 Hl. Johannes Paul II., Laborem
exercens, Nr. 4.

2 Hl. Josefmaria, Die Spur des
Sämanns, Nr. 482.

3 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 55.

4 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 48.



5 Salvador Bernal, Msgr. Josemaría
Escrivá de Balaguer. Aufzeichnungen
über das Leben des Gründers des
Opus Dei, Adamas, S. 184.

6 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 60.

7 Leo XIV., Audienz, 4.6.2025.

8 Franziskus, vgl. Audienz, 28.2.2024.

Foto: Getty Images (unsplash+
@mccphoto)

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-20-woche-
im-jahreskreis-mittwoch/ (29.01.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-20-woche-im-jahreskreis-mittwoch/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-20-woche-im-jahreskreis-mittwoch/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-20-woche-im-jahreskreis-mittwoch/

	Betrachtungstext: 20. Woche im Jahreskreis – Mittwoch

