
opusdei.org

Betrachtungstext:
18. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (B)

Die Eucharistie stillt unseren
Hunger nach Gott – Essen, das
uns Jesus ähnlich macht – Die
Riten der Liturgie entdecken

IN DER BROTREDE stellt uns Jesus die
Wahrheit der Eucharistie vor und
nimmt sie vorweg. Wie wir im
Evangelium der heutigen Messe
erfahren, erinnerten einige der
Zuhörer den Herrn daran, dass Mose
in der Wüste zu Gott flehte und
dieser Brot – Manna – vom Himmel
regnen ließ (vgl. Ex 16,2-4.12-15).



Christus nutzte diese Wortmeldung,
um über ein neues Manna zu
sprechen, über das Brot Gottes, das 
jemand ist, der vom Himmel
herabkommt und der Welt Leben
schenkt. Da baten die Jünger den
Herrn: Herr, gib uns immer dieses
Brot! (Joh 6,34). In der Tat verspürten
sie einen Hunger, der nicht physisch,
sondern, wie Johannes Paul II. sagte,
„ein grundlegenderer Hunger war,
der nicht durch gewöhnliche
Nahrung gestillt werden kann. Es ist
ein Hunger nach Leben, ein Hunger
nach Ewigkeit. Das Zeichen des
Manna war die Ankündigung des
Ereignisses Christi, der den Hunger
des Menschen nach Ewigkeit stillen
würde, indem er selbst
zum ,lebendigen Brot‘ wird, das ,der
Welt das Leben gibt‘. Diejenigen, die
Jesus zuhören, bitten ihn, zu erfüllen,
was das Zeichen des Manna
ankündigte, vielleicht ohne sich des
Ausmaßes ihrer Bitte bewusst zu
sein.“1



War die Forderung schon gewagt, so
ist die Antwort Jesu noch
erstaunlicher und neuartiger: Ich bin
das Brot des Lebens; wer zu mir
kommt, wird nie mehr hungern, und
wer an mich glaubt, wird nie mehr
Durst haben (Joh 6,35). Wie der
heilige Josefmaria sagte, ist dies „die
frohe Botschaft, die gute Nachricht.
Sie ist wirklich Nachricht, denn sie
ist neu, sie spricht zu uns von der
Tiefe einer Liebe, die wir vorher
nicht einmal ahnen konnten. Sie ist
gut, denn nichts ist besser, als uns
innigst mit Gott, dem allerhöchsten
Gut, zu vereinigen. Das ist die frohe
Botschaft, die gute Nachricht, weil sie
schon jetzt auf unsagbare Weise die
Ewigkeit vorwegnimmt.”2

Mit der Eucharistie geschieht etwas
Ähnliches, wie wenn wir uns in
jemanden verlieben. Wir haben den
Wunsch, mit der anderen Person
zusammen zu sein und sie
kennenzulernen. Jede Begegnung



erfüllt uns und scheint zugleich
unzureichend. Wenn die Liebe echt
ist, reicht es irgendwann nicht mehr
aus, die Person von Zeit zu Zeit zu
sehen: Wir wollen unser ganzes
Leben mit ihr teilen. Die heilige
Kommunion stillt unseren Hunger
nach Gott und weckt zugleich in uns
den Wunsch, ihn nicht nur häufiger
zu empfangen, sondern ihn auch von
Angesicht zu Angesicht im ewigen
Leben zu betrachten. Das
eucharistische Brot ist für uns
unentbehrlich, um weiter auf dieses
Ziel zuzugehen, so wie die Israeliten
in der Wüste auf das gelobte Land
zugingen. So zieht uns Jesus – auch
mit dem eucharistischen Brot – zu
sich, zur Fülle des Himmels.

IN DER ZWEITEN Lesung des
Gottesdienstes ermahnt der heilige
Paulus die Einwohner von Ephesus: 



Legt den alten Menschen des früheren
Lebenswandels ab, der sich in den
Begierden des Trugs zugrunde richtet,
und lasst euch erneuern durch den
Geist in eurem Denken! Zieht den
neuen Menschen an, der nach dem
Bild Gottes geschaffen ist in wahrer
Gerechtigkeit und Heiligkeit! (Eph
4,22-24). Wir möchten der
Aufforderung des Apostels gerne
nachkommen, aber manchmal fehlen
uns konkrete Angaben, um sie in die
Tat umzusetzen. Vielleicht haben wir
uns wie seinerzeit Nikodemus (vgl.
Joh 3,4) gefragt, wie wir
wiedergeboren werden können,
welchen Weg wir einschlagen sollen,
um die gewünschte innere
Erneuerung zu erreichen. Auf eine
konkrete Möglichkeit weist uns der
heilige Josefmaria hin: „Vielleicht
haben wir uns manchmal gefragt,
womit wir so viel Liebe Gottes
erwidern können; vielleicht haben
wir dann auch den Wunsch nach
einem klaren Leitfaden christlichen



Lebens verspürt. Die Lösung ist
einfach und jeder Gläubige kann sie
verwirklichen: in Liebe die heilige
Messe mitfeiern, in der heiligen
Messe lernen, Gott zu begegnen;
denn in diesem Opfer ist alles
enthalten, was der Herr von uns
will.“3

Bei der Priesterweihe drückt der
Bischof den Weihekandidaten die
Patene und den Kelch in die Hand
und spricht zu ihnen: „Bedenke, was
du tust, ahme nach, was du
vollziehst, und stelle dein Leben
unter das Geheimnis des Kreuzes.“4

Das Brot des Lebens macht uns
allmählich Gott selbst gleich. Die
menschliche Nahrung wird vom
Organismus angeglichen, sie wird
Teil der Person, die sie isst, die sie
verdaut; paradoxerweise geschieht
mit dem Brot des Lebens das
Gegenteil: Wir sind es, die sich dem,
der vom Himmel herabgekommen
ist, angleichen.



Die Realpräsenz Jesu in den
eucharistischen Gestalten bringt
seine Liebe zu uns zum Ausdruck; sie
spiegelt seine Entschlossenheit
wider, uns nahe zu sein, in unserer
Reichweite zu bleiben, so als ob er
menschliche Gesellschaft bräuchte.
Daher ist die Eucharistie, wie Papst
Johannes Paul II. schrieb, „die
heilbringende Gegenwart Jesu in der
Gemeinschaft der Gläubigen und
ihre geistliche Nahrung, sie ist das
wertvollste Gut, das die Kirche auf
ihrem Weg durch die Geschichte
haben kann“5. Eine Fürsorge und
Aufmerksamkeit, die wir uns zu
eigen machen und jeden Tag
vertiefen wollen.

WAS WIR hörten und erfuhren, was
uns die Väter erzählten, das wollen
wir ihren Kindern nicht verbergen,
sondern dem kommenden Geschlecht



erzählen (Ps 78,3-4). Dieser Ausruf
des Psalmisten verdeutlicht den
Wunsch, das Heilswerk, Gottes
Wohltaten, treu an andere
weiterzugeben. Wir wissen sehr
wohl, dass die Eucharistie in
gewissem Sinne nicht uns gehört. Sie
ist nicht unser Werk, sondern das
Werk der Dreifaltigkeit. Deshalb
bemühen wir uns, sie treu zu
bewahren und diejenigen zu ihr zu
bringen, die Gott uns in den Weg
stellt, denn die Eucharistie hat
großes evangelisierendes Potenzial.
Und natürlich können wir nur das
treu bewahren und verbreiten, was
wir kennen und lieben. Eine der
Möglichkeiten, unsere Liebe zur
Eucharistie zu vertiefen, ist die
Liturgie der Kirche, „die große
Erzieherin zum Primat des Glaubens
und der Gnade“6, wie Papst Benedikt
sagte.

Die liturgischen Riten und Gesten
können für uns manchmal etwas



unverständlich sein; wir könnten sie
dann abzutun oder ihnen keine
große Bedeutung beimessen. Wir
können jedoch auch versuchen, das,
was sie uns mitteilen, allmählich zu
erfassen. Diese Riten sind, wie die
Kirche betont, „durch die
Jahrhunderte gereifter Ausdruck der
Gesinnung Christi, und sie lehren
uns, so gesinnt zu sein wie er. Indem
wir unseren Geist diesen Worten
angleichen, erheben wir unsere
Herzen zum Herrn.“7 So ist
beispielsweise der Kuss des Priesters
auf den Altar bei seiner Ankunft im
Presbyterium ein Ausdruck der
Verehrung. „Ich gehe mit Eifer zum
Altar“, sagte der heilige Josefmaria
gerne, „und ich lege nicht nur meine
Hände auf, sondern umarme ihn mit
Zuneigung und küsse ihn wie ein
Liebender, denn das bin ich: verliebt!
Ich wäre in Sorge, wenn ich es nicht
wäre!“8 Auch die biblische Geste des
Schlagens auf die Brust im Bußakt
dient der physischen Begleitung



unserer mündliche Bitte. „Ihr habt
euch an eure Brust geschlagen, als
ihr hörtet ,Ich bekenne‘“, sagte der
heilige Augustinus. „Nun gut, was
bedeutet, sich an die Brust schlagen,
denn anderes als anklagen, was in
der Brust ist, und mit diesem
sichtbaren Schlag die unsichtbaren
Sünden bestrafen?“9

Papst Franziskus betonte: „Die
Liturgie gibt Gott die Ehre, nicht, weil
wir etwas zur Schönheit des
unzugänglichen Lichts, in dem er
wohnt (vgl. 1 Tim 6,16), oder zur
Vollkommenheit des Engelsgesangs,
der ewig in den himmlischen
Wohnungen erklingt, beitragen
können. Die Liturgie gibt Gott die
Ehre, weil sie es uns hier auf der
Erde ermöglicht, Gott in der Feier der
Geheimnisse zu sehen und, im
Schauen, von seinem Pascha zum
Leben zu erwachen: Wir, die wir
durch die Sünden tot waren und
durch die Gnade mit Christus wieder



lebendig gemacht wurden (vgl. Eph
2,5), sind die Herrlichkeit Gottes.“10

Wir bitten die Gottesmutter, uns zu
helfen, unser Verständnis für die
Liturgie der Kirche zu vertiefen, um
so fähig zu werden, ihren Sohn in
der Eucharistiefeier und unter allen
Umständen zu erkennen.

1 Hl. Johannes Paul II., Predigt,
31.5.1997.

2 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 152.

3 Ebd., Nr. 88.

4 Ritus der Priesterweihe.

5 Hl. Johannes Paul II., Ecclesia de
eucaristia, Nr. 9.

6 Benedikt XVI., Ansprache, 6.5.2011.



7 Kongregation für den Gottesdienst
und die Sakramentenordnung, Instr. 
Redemptionis sacramentum, Nr. 5.

8 Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen aus
einem Familientreffen, 17.3.1969
(vor der Liturgiereform nach II. Vat.
Konzil).

9 Hl. Augustinus, Predigt 67.

10 Franziskus, Desiderio desideravi,
Nr. 43.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-18-woche-
im-jahreskreis-sonntag-b/ (02.02.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-18-woche-im-jahreskreis-sonntag-b/

	Betrachtungstext: 18. Woche im Jahreskreis – Sonntag (B)

