
opusdei.org

Betrachtungstext:
17. Woche im
Jahreskreis –
Samstag

Das führungslose Herz des
Herodes – Beschützen, was
wirklich wichtig ist – Die innere
Welt

HERODES hatte Herodias, die Frau
seines Bruders, geheiratet und
Johannes den Täufer in den Kerker
werfen lassen, da dieser jene
Verbindung nicht guthieß. Herodias
hätte den Täufer am liebsten aus der
Welt geschafft, doch der König
erkannte, dass er ein rechtschaffener
und heiliger Mann war, und ließ ihn



am Leben. Er hörte ihm gerne zu udn
fürchtete zugleich, dass ein
Todesurteil das Volk gegen ihn
aufbringen könnte. An seinem
Geburtstag sah der König die Tochter
der Herodias tanzen. Und sie gefiel
Herodes, sodass er mit einem Eid
zusagte, ihr zu geben, was immer sie
sich wünschte (Mt 14,6-7). Auf
Betreiben ihrer Mutter forderte das
Mädchen den Kopf des Täufers. Und
aus Furcht, seinen Eid zu brechen
oder vor seinen Gästen schlecht
dazustehen, ließ Herodes Johannes
tatsächlich enthaupten.

Herodes fehlte es offensichtlich an
Überzeugungen, die seine
unmittelbaren Impulse hätten zügeln
können. Nach allem, was wir von
ihm wissen, kann man sagen, dass er
sich von dem leiten ließ, was ihn
gefühlsmäßig bedrängte. Weil er sich
von ihr angezogen fühlte, nahm er
sich die Frau seines Bruders, weil er
ihn gerne hörte, ließ er Johannes im



Kerker schmachten, und aus einer
Euphorie heraus versprach er einem
Mädchen, ihm jeglichen Wunsch zu
erfüllen, selbst wenn es die Hälfte
seines Königreichs wäre. Wenn einer
sein Leben an so unbeständige und
prekäre Kriterien knüpft, wie es die
unmittelbaren und oberflächlichen
Neigungen sind, weiß er nicht, wo
das wahre Glück zu suchen ist. Er
weiß nicht, wohin er geht, denn das
Ziel, der Zweck des eigenen
Handelns, der Grund, warum er
etwas tut oder auch nicht, kann sich
je nach Lust und Laune ändern. Dies
führt zu chronischer Unruhe,
Unzufriedenheit und möglicherweise
– wie im Fall des Herodes – auch zu
hochgradigen Ungerechtigkeiten
seinen Mitmenschen und sich selbst
gegenüber.

Papst Franziskus sagte: „Viele
Menschen leiden, weil sie nicht
wissen, was sie von ihrem Leben
wollen; wahrscheinlich sind sie nie



mit ihrer tiefen Sehnsucht in
Berührung gekommen, (…). Damit
laufen sie Gefahr, ihr Leben mit
Versuchen und Notlösungen
verschiedener Art zuzubringen, ohne
je irgendwo anzukommen, und
verspielen so wertvolle Chancen.“1

Gott möge uns helfen, die tiefen
Sehnsüchte zu erkennen, die er
selbst in unser Herz gelegt hat, um
sie zu läutern und zu unserem
Wegweiser zu machen, der uns zum
Glück mit ihm führt, im Himmel und
auf Erden.

ALS HERODES die Bitte der Tochter
der Herodias hörte, wurde er traurig
(Mt 14,9). Er spürte, dass er in eine
Situation geraten war, in der er
etwas tun würde, was er eigentlich
nicht wollte. Wegen der
Leidenschaft, die dieses Mädchen in
ihm geweckt hatte, und weil sein



Herz nicht auf das Wahre und Gute
ausgerichtet war, war er bereit,
einen Menschen töten zu lassen, den
er für ehrbar hielt. Diese
Entscheidung erfüllte ihn mit Trauer,
denn er würde jemanden opfern,
den er schätzte.

Wenn wir lernen, unser Herz auf das
Wahre und Gute auszurichten, es für
das Wertvolle empfänglich zu
machen und darin zu verankern,
erfüllt uns dies mit Freude, weil es
uns erlaubt, die beste Version
unserer selbst zu werden. Wir
lernen, zu genießen, was wirklich gut
ist, weil unsere Verbundenheit mit
Gottes Gegenwart in den Menschen
und in der ganzen Schöpfung
zunimmt. Die Ausrichtung unserer
Sehnsüchte stärkt unsere Identität
und schützt uns vor Gefahren auf
unserem Weg. Ein Herz wie das des
Herodes opfert, was wirklich
wertvoll ist – sei es eine Ehe oder das
Leben eines Menschen –, für ein



flüchtiges Vergnügen; ein reines Herz
hingegen schwingt im Einklang mit
dem, was wertvoll ist, erfreut sich
daran und lässt sich nicht vom
Vergänglichen oder Oberflächlichen
täuschen.

In diesem Sinn sagte der heilige
Josefmaria von der Keuschheit, dass
sie „Kampf ist, aber nicht Verzicht.
Wir antworten mit einem frohen Ja,
mit einer freien und freudigen
Hingabe. Dein Verhalten darf sich
nicht darauf beschränken, dem Sturz
auszuweichen, die Gelegenheit zu
meiden; es darf keinesfalls nur ein
kühles, berechnendes Nein sein. Hast
du dich davon überzeugt, dass die
Keuschheit eine Tugend ist und dass
sie als solche wachsen und sich
vervollkommnen muss?“2 Die
Keuschheit besteht nicht darin,
Gefühle zu ignorieren oder sich
gegen das zu wehren, was man fühlt.
Es stimmt zwar, dass sie manchmal
bedeutet, gegen eine unmittelbare



Neigung zu handeln, aber das ist
nicht das Ziel der Tugend. Vielmehr
geht es darum, unser Herz
auszurichten, damit wir uns an
höheren Gütern erfreuen können –
an dem, was unsere Seele wirklich
erfüllt.

SICHER haben wir schon einmal die
Erfahrung gemacht, was es heißt,
einen Film, eine Serie oder ein Buch
mit besonderem Interesse zu
verfolgen. Unsere Sinne sind dann
ganz auf das gerichtet, was unsere
Aufmerksamkeit in Beschlag nimmt.
In solchen Momenten können wir
uns so sehr in die Handlung
vertiefen, dass das, was um uns
herum geschieht, oder die Sorgen,
die uns davor beschäftigt hatten,
keine Bedeutung mehr haben. Ohne
den Wert von Formaten, die zur
Unterhaltung beitragen, zu



schmälern, kann uns das Bild von
den Sinnen, die einer äußeren Kraft
erliegen, vielleicht umgekehrt auch
helfen, zu verstehen, was der heilige
Josefmaria empfiehlt: „Was musst du
herumgucken, wenn du ,deine Welt‘
in dir trägst?“3 Wenn wir eine innere
Welt pflegen, die aus bedeutenden
Inhalten besteht – menschlichen wie
göttlichen –, auf die wir unsere
Hoffnung setzen und denen wir
unsere Zeit widmen, werden
Versuchungen gegen die Keuschheit
trotz einer Anziehungskraft, die wir
verspüren, leichter zu bekämpfen
sein: Sie werden als Bedrohung für
die Harmonie der eigenen inneren
Welt wahrgenommen, als
Erschwernis, um mit
Aufmerksamkeit das zu verfolgen,
was uns wirklich interessiert.

Die Keuschheit ermöglicht es uns,
eine tiefe emotionale Bindung zu
anderen Menschen aufzubauen und
uns an allem zu erfreuen, was schön,



edel und echt ist. Wenn wir diese
Tugend hingegen vernachlässigen,
kann es schwierig werden, dass wir
uns an den kleinen Dingen des
Lebens und an persönlichen
Beziehungen erfreuen, da wir sie
leicht als unwichtig oder fade
empfinden werden. Aus diesem
Grund sagte der heilige Josefmaria
auch: „Ich rede nicht gerne über die
Unreinheit. Ich will vielmehr die
Früchte der Mäßigkeit betrachten
(…). Denn wenn [der Mensch] so lebt
– mit Opfergeist –, befreit er sich aus
vielen Fesseln und kann im
Innersten seines Herzens die ganze
Liebe Gottes auskosten (…). Es wird
ihm wieder möglich sein, sich um
andere zu kümmern, sein Leben mit
allen zu teilen und sich großen
Aufgaben zu widmen.“4 Wir bitten
die Jungfrau Maria, uns zu helfen,
die Tugend der Keuschheit in
unserer Seele zu fördern, damit wir
den Wohlgeschmack eines Lebens



mit ihrem Sohn verkosten und
genießen können.

1 Franziskus, Audienz, 12.10.2022.

2 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
182.

3 Hl. Josefmaria, Der Weg, Nr. 184.

4 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
84.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-17-woche-
im-jahreskreis-samstag/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-17-woche-im-jahreskreis-samstag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-17-woche-im-jahreskreis-samstag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-17-woche-im-jahreskreis-samstag/

	Betrachtungstext: 17. Woche im Jahreskreis – Samstag

