
opusdei.org

Betrachtungstext:
11. Woche im
Jahreskreis – Montag

Ein ungleiches Paar: Ahab und
Nabot – Wahre und falsche
Klugheit – Die Gerechtigkeit
Christi

ZU JENER ZEIT führte König Ahab
von Samarien, dem Nordreich
Israels, einen Feldzug gegen den
König von Aram, dem späteren
Syrien. Gott führte Ahab durch einen
Propheten und schenkte ihm den
Sieg. Doch fortan handelte Ahab
eigenmächtig und verschloss sich
dem göttlichen Willen. Als der
Prophet ihn deswegen zur Rede



stellte, ging er missmutig und
verdrossen nach Hause (1 Kön 20,43).
Er erkannte nicht, dass seine
Unzufriedenheit aus seiner Gottferne
herrührte, und versuchte
stattdessen, seine innere Leere durch
äußere Genüsse zu füllen. Die Heilige
Schrift berichtet weiter, dass ein
gewisser Nabot aus Jesreel einen
Weinberg neben dem Palast Ahabs
hatte. Ahab verhandelte mit Nabot
und schlug ihm vor: Gib mir deinen
Weinberg! Er soll mir als
Gemüsegarten dienen; denn er liegt
nahe bei meinem Haus. Ich will dir
dafür einen besseren Weinberg geben.
Wenn es dir aber lieber ist, bezahle ich
dir den Kaufpreis in Geld (1 Kön
21,1-2). Doch Nabot, ein Mann von
Überzeugung, wollte das Erbe seiner
Väter nicht preisgeben, wie es das
Gesetz des Mose vorsah. Der König
kehrte darauf in sein Haus zurück. Er
war missmutig und verdrossen, weil
Nabot aus Jesreel zu ihm gesagt hatte:
Ich werde dir das Erbe meiner Väter



nicht überlassen. Er legte sich auf sein
Bett, wandte das Gesicht ab und aß
nichts (1 Kön 21,4). Wieder versteht
Ahab nicht. Das Verhalten Nabots –
eines rechtschaffenen Mannes, der
von tiefen Überzeugungen geleitet
war und diese nicht dem
kurzfristigen Nutzen oder Vergnügen
opferte – bleibt ihm fremd.

„Nabot war selig (...)“, schrieb der
heilige Ambrosius. „Denn obwohl er
gegenüber dem mächtigen Königs
arm und schwach war, besaß er als
einzigen Reichtum ein so feines
Gespür und so viel Rücksicht, dass er
den geerbten väterlichen Weinberg
nicht gegen das Geld des Königs
eintauschen wollte. Ahab dagegen
war unselig, sogar nach seinem
eigenen Urteil.“1 Nabot erscheint als
freier, aufrechter Mann, während
der mächtige Ahab das Bild eines
Menschen abgibt, der sich von den
Umständen leiten lässt und keine
andere Orientierung kennt als seine



Stimmungen oder Launen des
Augenblicks. Das II. Vatikanische
Konzil hält fest: „Die Würde des
Menschen verlangt, dass er in
bewusster und freier Wahl handle,
das heißt personal, von innen her
bewegt und geführt und nicht unter
blindem innerem Drang oder unter
bloßem äußerem Zwang.“2 Wenn
schon Nabots Weinberg wertvoll
war, so war seine Seele ungleich
wertvoller. Er hatte sich seine innere
Freiheit bewahrt, indem er sich von
ganzem Herzen mit Gott zu
vereinigen suchte und als erlesene
Früchte die Tugenden hervorbrachte,
die den Menschen glücklich machen.

WIE ANDERS treten die Tugenden
des gerechten Nabot hervor –
besonders seine Besonnenheit und
Klugheit –, wenn man sie den
Beweggründen Isebels, der Frau



Ahabs, gegenüberstellt – vor allem
ihrer Rücksichtslosigkeit und
raffinierten Berechnung. Sie schämt
sich für die Schwäche ihres Mannes,
allerdings nur, weil sie sich nicht
damit abfinden will, dass ihre
Wünsche ungestillt bleiben. Ohne zu
zögern ist sie bereit, Blut zu
vergießen, um sich Nabots Weinberg
gewaltsam anzueignen. Und so
schreitet sie zur Tat: Sie schrieb Briefe
im Namen Ahabs, versah sie mit
seinem Siegel und schickte sie an die
Ältesten und Vornehmen, die mit
Nabot zusammen in der Stadt
wohnten. In den Briefen schrieb sie:
Ruft ein Fasten aus und lasst Nabot
oben vor allem Volk Platz nehmen!
Setzt ihm aber zwei nichtswürdige
Männer gegenüber! Sie sollen gegen
ihn als Zeugen auftreten und sagen:
Du hast Gott und den König gelästert.
Führt ihn dann hinaus und steinigt
ihn zu Tode! (1 Kön 21,8-10). Als ihr
Mordkomplott vollzogen ist, sagt sie
zu Ahab: Auf, nimm den Weinberg



Nabots aus Jesreel in Besitz, den er dir
für Geld nicht verkaufen wollte; denn
Nabot lebt nicht mehr; er ist tot (1
Kön 21,15).

Isebel ließ die Propheten des Herrn
ermorden, trieb Elija in die Flucht
und verleitete ihren Mann und das
ganze Volk zum Götzendienst des
Baal. Mit kalter Präzision nutzt sie
Gesetzeslücken und spinnt ein Netz
der Täuschung, das sie selbst und
ihren Mann in der Öffentlichkeit
unbefleckt erscheinen lässt. Doch
ihre Schläue ist nicht Klugheit, ihre
Entschlossenheit nicht Tapferkeit
und ihre Beherrschtheit nicht
Mäßigkeit. Denn verschlossen
gegenüber der Wahrheit Gottes setzt
sie sich über die Gebote der
Gerechtigkeit hinweg und macht ihre
Talente zu Werkzeugen ihrer
Begierde – zum Schaden ihrer selbst
und aller, die ihr folgen.



Im Unterschied zur so genannten
„Klugheit des Fleisches“, die von Gott
völlig absieht, „achtet wahre
Klugheit“, wie der Gründer des
Werkes schrieb, „stets auf die
Eingebungen Gottes und empfängt
durch dieses wachsame Hinhören in
der Seele Verheißungen und
Tatsachen des Heils. (...) Durch die
Klugheit wird der Mensch mutig,
aber nicht waghalsig; er drückt sich
nicht mit undurchschaubaren
bequemen Ausreden vor der
Anstrengung, ganz nach dem Willen
Gottes zu leben. Die Mäßigkeit des
Klugen ist weder Empfindungsarmut
noch Menschenfeindlichkeit, die
Gerechtigkeit des Klugen ist nicht
Härte, seine Geduld nicht
Unterwürfigkeit.“3

ANGESICHTS des Verhaltens von
Ahab und Isebel gegenüber Nabot



regt sich in uns Empörung. Wir
wünschen uns, dass Gerechtigkeit
geschieht, dass Unrecht nicht
ungesühnt bleibt. Umso
überraschender mögen uns die
Worte Jesu im Evangelium
erscheinen: Wenn dich einer auf die
rechte Wange schlägt, dann halt ihm
auch die andere hin! Und wenn dich
einer vor Gericht bringen will, um dir
das Hemd wegzunehmen, dann lass
ihm auch den Mantel! Wer dich bittet,
dem gib, und wer von dir borgen will,
den weise nicht ab! (Mt 5,39-40.42).

Diese Worte sind nicht dazu gedacht,
abgeschwächt oder relativiert zu
werden. Jesus lädt uns ein, mit jener
tiefen inneren Freiheit zu leben, die
dem Menschen eigen ist, der in Gott
seinen wahren Schatz gefunden hat –
und in ihm alles besitzt. Ein solcher
Mensch ist bereit, auf alles zu
verzichten, wenn es dem Wohl der
anderen dient. Das steht keineswegs
im Widerspruch zur Gerechtigkeit –



im Gegenteil: Diese Tugend besteht
gerade darin, dem anderen zu geben,
was ihm zusteht, sein wahres Wohl
zu suchen. Nichts widerspricht der
Gerechtigkeit mehr als ihre
Karikatur als „egoistische Tugend“,
die nur auf das eigene Recht pocht.
Das erste Wort der Gerechtigkeit
lautet nicht „mein“, sondern „dein“.
Der heilige Thomas von Aquin
schreibt, dass die Tugend uns zum
Nächsten hin öffnet, uns befähigt,
ihn als Person zu erkennen, und uns
drängt, sein Wohl aktiv zu suchen.4

Nabot war gerecht, weil er das Gesetz
Gottes liebte – die Quelle aller
Gerechtigkeit. Er ehrte das Erbe
seiner Väter und bewahrte es mit
Treue, nicht für sich selbst, sondern
für die kommenden Generationen. Er
stellte sich dem unrechten Begehren
eines mächtigen Königs entgegen.
Auch wenn es vordergründig nicht
so scheinen mag, war er letztlich der
Überlegene. Denn, so lesen wir im



ersten Petrusbrief: Es ist besser, für
gute Taten zu leiden, wenn es Gottes
Wille ist, als für böse (1 Petr 3,13-17).
Mit solchen Worten ermutigte Petrus
die ersten Christen und verwies
dabei immer wieder auf Christus, der
selbst sein Leben für uns hingegeben
hat. Im Licht seines Kreuzes erhalten
der Tod Nabots und jede
Ungerechtigkeit ihren tieferen Sinn.

Maria, die Tochter Israels und
Lehrmeisterin der Weisheit, wird uns
helfen, ein Herz zu formen, das auf
Gott hört und in der Treue zum ihm
seine Freude findet – ein weises
Herz, das die Wege des Herrn liebt.

1 Hl. Ambrosius, Von den Pflichten
der Kirchendiener, II 5.17.

2 II. Vatikanisches Konzil, Gaudium et
Spes, Nr. 17.



3 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
87.

4 Vgl. hl. Thomas von Aquin, S. Th. II-
II, q. 58, a. 2, co.: ad iustitiam pertinet
actus humanos rectificare, ut dictum
est, necesse est quod alietas ista
quam requirit iustitia, sit diversorum
agere potentium.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-11-woche-
im-jahreskreis-montag/ (04.02.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-11-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-11-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-11-woche-im-jahreskreis-montag/

	Betrachtungstext: 11. Woche im Jahreskreis – Montag

