opusdei.org

Betrachtungstext:
11. Woche im
Jahreskreis — Montag

Ein ungleiches Paar: Ahab und
Nabot — Wahre und falsche
Klugheit — Die Gerechtigkeit
Christi

ZU JENER ZEIT fihrte Konig Ahab
von Samarien, dem Nordreich
Israels, einen Feldzug gegen den
Konig von Aram, dem spédteren
Syrien. Gott fithrte Ahab durch einen
Propheten und schenkte ihm den
Sieg. Doch fortan handelte Ahab
eigenmachtig und verschloss sich
dem gottlichen Willen. Als der
Prophet ihn deswegen zur Rede



stellte, ging er missmutig und
verdrossen nach Hause (1 Kon 20,43).
Er erkannte nicht, dass seine
Unzufriedenheit aus seiner Gottferne
herrihrte, und versuchte
stattdessen, seine innere Leere durch
auflere Genusse zu fillen. Die Heilige
Schrift berichtet weiter, dass ein
gewisser Nabot aus Jesreel einen
Weinberg neben dem Palast Ahabs
hatte. Ahab verhandelte mit Nabot
und schlug ihm vor: Gib mir deinen
Weinberg! Er soll mir als
Gemiisegarten dienen; denn er liegt
nahe bei meinem Haus. Ich will dir
dafiir einen besseren Weinberg geben.
Wenn es dir aber lieber ist, bezahle ich
dir den Kaufpreis in Geld (1 Kon
21,1-2). Doch Nabot, ein Mann von
Uberzeugung, wollte das Erbe seiner
Vater nicht preisgeben, wie es das
Gesetz des Mose vorsah. Der Konig
kehrte darauf in sein Haus zuritick. Er
war missmutig und verdrossen, weil
Nabot aus Jesreel zu ihm gesagt hatte:
Ich werde dir das Erbe meiner Viiter



nicht tiberlassen. Er legte sich auf sein
Bett, wandte das Gesicht ab und afs
nichts (1 Kon 21,4). Wieder versteht
Ahab nicht. Das Verhalten Nabots -
eines rechtschaffenen Mannes, der
von tiefen Uberzeugungen geleitet
war und diese nicht dem
kurzfristigen Nutzen oder Vergnigen
opferte — bleibt ihm fremd.

»Nabot war selig (...)“, schrieb der
heilige Ambrosius. ,,Denn obwohl er
gegenuber dem méachtigen Konigs
arm und schwach war, besafs er als
einzigen Reichtum ein so feines
Gespir und so viel Ruicksicht, dass er
den geerbten vaterlichen Weinberg
nicht gegen das Geld des Konigs
eintauschen wollte. Ahab dagegen
war unselig, sogar nach seinem
eigenen Urteil.“* Nabot erscheint als
freier, aufrechter Mann, wahrend
der méchtige Ahab das Bild eines
Menschen abgibt, der sich von den
Umstanden leiten 14sst und keine
andere Orientierung kennt als seine



Stimmungen oder Launen des
Augenblicks. Das II. Vatikanische
Konzil halt fest: ,Die Wiirde des
Menschen verlangt, dass er in
bewusster und freier Wahl handle,
das heifst personal, von innen her
bewegt und gefiihrt und nicht unter
blindem innerem Drang oder unter
bloRem duferem Zwang.“ Wenn
schon Nabots Weinberg wertvoll
war, so war seine Seele ungleich
wertvoller. Er hatte sich seine innere
Freiheit bewahrt, indem er sich von
ganzem Herzen mit Gott zu
vereinigen suchte und als erlesene
Fruchte die Tugenden hervorbrachte,
die den Menschen glicklich machen.

WIE ANDERS treten die Tugenden
des gerechten Nabot hervor —
besonders seine Besonnenheit und
Klugheit -, wenn man sie den
Beweggrinden Isebels, der Frau



Ahabs, gegentiberstellt — vor allem
ihrer Rucksichtslosigkeit und
raffinierten Berechnung. Sie schamt
sich fir die Schwéache ihres Mannes,
allerdings nur, weil sie sich nicht
damit abfinden will, dass ihre
Wiinsche ungestillt bleiben. Ohne zu
zOgern ist sie bereit, Blut zu
vergiefden, um sich Nabots Weinberg
gewaltsam anzueignen. Und so
schreitet sie zur Tat: Sie schrieb Briefe
im Namen Ahabs, versah sie mit
seinem Siegel und schickte sie an die
Altesten und Vornehmen, die mit
Nabot zusammen in der Stadt
wohnten. In den Briefen schrieb sie:
Ruft ein Fasten aus und lasst Nabot
oben vor allem Volk Platz nehmen!
Setzt ihm aber zwei nichtswiirdige
Midnner gegeniiber! Sie sollen gegen
thn als Zeugen auftreten und sagen:
Du hast Gott und den Konig gelastert.
Fiihrt ihn dann hinaus und steinigt
ihn zu Tode! (1 Kon 21,8-10). Als ihr
Mordkomplott vollzogen ist, sagt sie
zu Ahab: Auf, nimm den Weinberg



Nabots aus Jesreel in Besitz, den er dir
fiir Geld nicht verkaufen wollte; denn
Nabot lebt nicht mehr; er ist tot (1
Kon 21,15).

Isebel liefs die Propheten des Herrn
ermorden, trieb Elija in die Flucht
und verleitete ihren Mann und das
ganze Volk zum Gotzendienst des
Baal. Mit kalter Préazision nutzt sie
Gesetzeslucken und spinnt ein Netz
der Tauschung, das sie selbst und
ihren Mann in der Offentlichkeit
unbefleckt erscheinen ldsst. Doch
ihre Schldue ist nicht Klugheit, ihre
Entschlossenheit nicht Tapferkeit
und ihre Beherrschtheit nicht
Mafigkeit. Denn verschlossen
gegenuber der Wahrheit Gottes setzt
sie sich Uiber die Gebote der
Gerechtigkeit hinweg und macht ihre
Talente zu Werkzeugen ihrer
Begierde — zum Schaden ihrer selbst
und aller, die ihr folgen.



Im Unterschied zur so genannten
»,Klugheit des Fleisches®, die von Gott
vollig absieht, ,achtet wahre
Klugheit“, wie der Grinder des
Werkes schrieb, ,stets auf die
Eingebungen Gottes und empfangt
durch dieses wachsame Hinhoren in
der Seele Verheiflungen und
Tatsachen des Heils. (...) Durch die
Klugheit wird der Mensch mutig,
aber nicht waghalsig; er driickt sich
nicht mit undurchschaubaren
bequemen Ausreden vor der
Anstrengung, ganz nach dem Willen
Gottes zu leben. Die Mafdigkeit des
Klugen ist weder Empfindungsarmut
noch Menschenfeindlichkeit, die
Gerechtigkeit des Klugen ist nicht
Harte, seine Geduld nicht
Unterwiirfigkeit.*

ANGESICHTS des Verhaltens von
Ahab und Isebel gegentiber Nabot



regt sich in uns Emporung. Wir
wiunschen uns, dass Gerechtigkeit
geschieht, dass Unrecht nicht
ungesuhnt bleibt. Umso
uberraschender mogen uns die
Worte Jesu im Evangelium
erscheinen: Wenn dich einer auf die
rechte Wange schldigt, dann halt ihm
auch die andere hin! Und wenn dich
einer vor Gericht bringen will, um dir
das Hemd wegzunehmen, dann lass
ihm auch den Mantel! Wer dich bittet,
dem gib, und wer von dir borgen will,
den weise nicht ab! (Mt 5,39-40.42).

Diese Worte sind nicht dazu gedacht,
abgeschwacht oder relativiert zu
werden. Jesus ladt uns ein, mit jener
tiefen inneren Freiheit zu leben, die
dem Menschen eigen ist, der in Gott
seinen wahren Schatz gefunden hat -
und in ihm alles besitzt. Ein solcher
Mensch ist bereit, auf alles zu
verzichten, wenn es dem Wohl der
anderen dient. Das steht keineswegs
im Widerspruch zur Gerechtigkeit —



im Gegenteil: Diese Tugend besteht
gerade darin, dem anderen zu geben,
was ihm zusteht, sein wahres Wohl
zu suchen. Nichts widerspricht der
Gerechtigkeit mehr als ihre
Karikatur als ,,egoistische Tugend*,
die nur auf das eigene Recht pocht.
Das erste Wort der Gerechtigkeit
lautet nicht ,,mein“, sondern ,,dein®.
Der heilige Thomas von Aquin
schreibt, dass die Tugend uns zum
Néachsten hin 6ffnet, uns befahigt,
ihn als Person zu erkennen, und uns
dringt, sein Wohl aktiv zu suchen.*

Nabot war gerecht, weil er das Gesetz
Gottes liebte — die Quelle aller
Gerechtigkeit. Er ehrte das Erbe
seiner Vater und bewahrte es mit
Treue, nicht fur sich selbst, sondern
fur die kommenden Generationen. Er
stellte sich dem unrechten Begehren
eines machtigen Konigs entgegen.
Auch wenn es vordergrindig nicht
so scheinen mag, war er letztlich der
Uberlegene. Denn, so lesen wir im



ersten Petrusbrief: Es ist besser, fiir
gute Taten zu leiden, wenn es Gottes
Wille ist, als fiir bose (1 Petr 3,13-17).
Mit solchen Worten ermutigte Petrus
die ersten Christen und verwies
dabei immer wieder auf Christus, der
selbst sein Leben fiir uns hingegeben
hat. Im Licht seines Kreuzes erhalten
der Tod Nabots und jede
Ungerechtigkeit ihren tieferen Sinn.

Maria, die Tochter Israels und
Lehrmeisterin der Weisheit, wird uns
helfen, ein Herz zu formen, das auf
Gott hort und in der Treue zum ihm
seine Freude findet — ein weises
Herz, das die Wege des Herrn liebt.

1 Hl. Ambrosius, Von den Pflichten
der Kirchendiener, I1 5.17.

2 II. Vatikanisches Konzil, Gaudium et
Spes, Nr. 17.



3 HI. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
87.

4 Vgl. hl. Thomas von Aquin, S. Th. II-
I, q. 58, a. 2, co.: ad iustitiam pertinet
actus humanos rectificare, ut dictum
est, necesse est quod alietas ista
quam requirit iustitia, sit diversorum
agere potentium.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
meditation/betrachtungstext-11-woche-
im-jahreskreis-montag/ (04.02.2026)


https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-11-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-11-woche-im-jahreskreis-montag/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-11-woche-im-jahreskreis-montag/

	Betrachtungstext: 11. Woche im Jahreskreis – Montag

