
opusdei.org

Betrachtungstext:
10. Woche im
Jahreskreis –
Sonntag (A)

Gott ist barmherzig – Die
Allmacht Gottes – Die
Vergebung als Akt der
Barmherzigkeit

AN LIEBE habe ich Gefallen, nicht an
Schlachtopfern, an Gotteserkenntnis
mehr als an Brandopfern (Hos 6,6), so
tat sich Gott durch den Propheten
Hosea dem auserwählten Volk kund.
Nur scheinbar unvereinbar mit
dieser Forderung von Liebe und
Barmherzigkeit wirkt sein eigenes
Handeln gegenüber zwei Stämmen



Israels, worüber Gott selbst berichtet:
Durch die Propheten habe ich
zugeschlagen, habe sie durch die
Worte meines Mundes umgebracht
(ebd. v. 5). Gott hat mit starker Hand
durchgegriffen, er hat es aber nicht
gerne getan. Bitter klingt der
Vorwurf, der die Bestrafung
begründet: Eure Liebe ist wie eine
Wolke am Morgen und wie der Tau,
der bald vergeht (ebd. v. 4). Die
Israeliten waren Gott gegenüber
gleichgültig geworden und
versuchten, ihre mangelnde
Verbundenheit mit Schlacht- und
Brandopfern wettzumachen. Gott
musste die Stämme daher spüren
lassen, dass sie sich auf Abwegen
befanden, damit sie umkehrten;
Gottes Gerechtigkeit steht also nicht
im Gegensatz zu seiner
Barmherzigkeit. 

Wenn die Pharisäer später einmal
Jesus kritisieren werden, weil er mit
einem Zöllner und öffentlich



bekannten Sündern ein Mahl
einnimmt, wird dieser sie
ausdrücklich an jene Forderung
Gottes erinnern: Darum lernt, was es
heißt: ,Barmherzigkeit will ich, nicht
Opfer.‘ Denn ich bin gekommen, um
die Sünder zu rufen, nicht die
Gerechten (Mt 9,13). Und Papst
Franziskus kommentiert: „Jesus
betont, dass von nun an der Primat
der Barmherzigkeit die Lebensregel
seiner Jünger ist.“1

Es fällt jedoch nicht immer leicht,
Gottes Güte und Barmherzigkeit in
allem zu sehen, vor allem wenn wir
Krankheit oder Tod, Ungerechtigkeit
oder Hass, Einsamkeit oder
Entfremdung zu spüren bekommen,
am eigenen Leib oder bei
nahestehenden Personen. Auch
angesichts des Leids, das in der Welt
auf die eine oder andere Weise,
wegen persönlicher Schuld oder
auch nicht, vorhanden ist, stellt sich
die Frage, ob Gott wirklich



barmherzig ist: Wie kann ein
allmächtiger Gott gut sein, wenn das
Böse existiert? Nicht selten kommt es
zu einer falschen Gegenüberstellung
von Allmacht und Güte Gottes, die
den Glauben schwächt, anstatt ihn zu
stärken.

„Oft ist es uns nicht gegeben“, nimmt
Papst Benedikt Stellung, „den Grund
zu kennen, warum Gott seinen Arm
zurückhält, anstatt einzugreifen. (…)
Im betenden Dialog sollten wir mit
dieser Frage vor seinem Angesicht
ausharren: Wie lange zögerst du
noch, Herr, du Heiliger und
Wahrhaftiger? (Offb 6,10).“2 Und
dann appelliert Benedikt an unseren
Glaubenssinn: „Unser Protest will
Gott nicht herausfordern, noch ihm
Irrtum, Schwäche oder
Gleichgültigkeit unterstellen. (…)
Christen glauben nämlich trotz aller
Unbegreiflichkeiten und Wirrnisse
ihrer Umwelt weiterhin an die Güte
und Menschenliebe Gottes (Tit 3,4).



Obwohl sie wie alle anderen
Menschen eingetaucht sind in die
dramatische Komplexität der
Ereignisse der Geschichte, bleiben sie
gefestigt in der Hoffnung, dass Gott
ein Vater ist und uns liebt, auch
wenn uns sein Schweigen
unverständlich bleibt.“3 Mit offenem
Herzen wollen wir uns den Worten
der heutigen Liturgie anschließen:
„Der Herr ist mein Licht und mein
Heil, vor wem sollte ich mich
fürchten? Der Herr ist die Kraft
meines Lebens, vor wem sollte mir
bangen?“4

WAS DEN PHARISÄERN nicht einmal
in ihren kühnsten Albträumen in den
Sinn gekommen wäre und sie in
keinster Weise ahnten, war aber das:
Jesus Christus saß mit dem Zöllner
Matthäus nicht nur gemeinsam bei
Tisch, sondern hatte ihn auch bereits



in seine Nachfolge gerufen. Und
Matthäus hatte Ja gesagt. Jesus beruft
heute wie damals Menschen zur
Hingabe, sei es im Ehestand oder im
Zölibat. Wie Matthäus hören auch
heute viele Menschen Gott an die Tür
ihres Herzens klopfen; die göttliche
Einladung äußert sich dabei häufig
in einem unbändigen Verlangen
nach einem Frieden und einer
Freude, wie sie trotz aller und
wiederholter Bemühungen in der
Welt nicht zu finden sind. Wie leicht
kann dieses Verlangen im Inneren
aber gleichsam mundtot gemacht
werden, weil man sich plötzlich dann
doch wieder scheut, den Schritt zu
tun! Ein übertriebenes Streben nach
Sicherheit, ein allzu starkes
Vertrauen auf die eigenen,
selbstverständlich begrenzten Kräfte
und das daraus resultierende Gefühl,
der Heiligkeit, dem Glück, dem
Frieden und der Freude, die Gott
schenkt, nicht gewachsen zu sein,



bringen die hochfliegendsten
Lebensprojekte ins Wanken.

Doch Gott bleibt treu und verwirft
den Menschen selbst dann nicht,
wenn er seinem Vertrauen nicht
entspricht. Gottes Barmherzigkeit
umfängt selbst unsere
Zurückweisung und zeigt sich gerade
darin in ihrer unnachahmlichen
Größe und Güte. Nicht die Gesunden
brauchen den Arzt, sondern die
Kranken, bekräftigt Jesus (Mt 9,12).
Und Gott gibt nicht auf. Bei Saulus
zeigt sich Gottes barmherziges
Wirken darin, dass er scheinbar
gegen seinen Willen zu jenem
Glauben geführt wird, der das
auserwählte Volk von Anfang an
beseelte und der die Kirche bis heute
belebt. Doch auch Saulus wurde von
Gott nicht einfach überrumpelt,
vielmehr kannte Gott das Herz dieses
Eiferers in seiner tiefsten Tiefe und
wusste, dass er ihn suchte. Nun
jubelt der Bekehrte, dass Gott die



Macht besitzt, zu tun, was er
verheißen hat (Röm 4,21). Der Glaube
an, die Überzeugung von der
Allmacht Gottes ist nicht vermessen.
Dies beweist nicht nur die Geschichte
unseres Vaters im Glauben,
Abraham, oder des heiligen Paulus.
Wir sehen das Wunder der Allmacht
Gottes bis zum heutigen Tag ebenso
in den vielen Jüngern, die den Ruf
Jesu aufnahmen und sich bewusst
sind, „gesandt zu sein, den Armen
die Frohe Botschaft zu bringen und
den Gefangenen die Freiheit zu
verkünden“5, wie wir es in der
heutigen Liturgie hören.

„Im Fall des Paulus ist das, was ihn
verändert hat, nicht einfach nur eine
Idee oder eine Überzeugung: Es war
die Begegnung mit dem
auferstandenen Herrn, die sein
ganzes Dasein verwandelt hat“6,
kommentiert Papst Franziskus das
Ereignis, das dazu führte, dass aus
dem Christenverfolger Saulus der



ebenso glühende und kraftvolle
Völkerapostel Paulus wurde, der das
Evangelium Christi in der ganzen
Welt verkünden und entscheidend
zum Aufbau der Kirche beitragen
sollte. Wenn also jemand in Christus
ist, dann ist er eine neue Schöpfung:
das Alte ist vergangen, siehe, Neues ist
geworden (2 Kor 5,17). Der
apostolische Eifer entspringt nicht
dem Studium oder anderen tiefen
Einsichten und auch nicht der
eigenen Initiative, sondern der
Verwandlung durch Christus, wie
Paulus hier schreibt. Der
entscheidende Impuls für die
Hingabe um des Evangeliums willen
ist die Erfahrung der Liebe Gottes. In
ihr besteht die Allmacht Gottes,
durch sie erleben wir, wie Paulus,
Barmherzigkeit, Vergebung und
Verwandlung. Durch sie werden wir
selbst zu jener Liebe fähig, die
unsere Verkündigung glaubwürdig
macht.



GEHT UND LERNT, was es heißt:
Barmherzigkeit will ich, nicht Opfer!
Denn ich bin nicht gekommen, um
Gerechte zu rufen, sondern Sünder
(Mt 9,13). Solange wir unterwegs
sind, handelt Gott barmherzig und
allmächtig an uns – um die einen in
ihrem Ja zu ihrer Berufung täglich
treuer werden zu lassen und die
anderen durch Gebet, Opfer und den
Beistand gläubiger Christen so zu
leiten, dass jeder, wie der heilige
Josefmaria sagte, „jenes göttliche
Leuchten zu entdecken vermag, das
selbst aus den ganz alltäglichen
Wirklichkeiten hervorbricht“7. Zu
den Äußerungen der Barmherzigkeit
Gottes gehört die Vergebung. Es gibt
keine Sünde, die Gott nicht bereit
wäre, zu vergeben. Nur gegen die
Ablehnung der Heilung bleibt Gott
machtlos.



Weil uns vergeben wurde, sind wir
gerufen, auch selbst zu vergeben. An
der Vergebung kann man erkennen,
so sagt Papst Franziskus, wer
wirklich Gottes Kinder sind: „Die
Vergebung von begangenem Unrecht
wird zum sichtbarsten Ausdruck der
barmherzigen Liebe, und für uns
Christen wird sie zum Imperativ, von
dem wir nicht absehen können“8,
auch wenn es immer wieder schwer
fällt. „Und doch ist die Vergebung das
Instrument, das in unsere schwachen
Hände gelegt wurde, um den Frieden
des Herzens zu finden. Groll, Wut,
Gewalt und Rache hinter uns zu
lassen, ist die notwendige
Voraussetzung für ein geglücktes
Leben“9, so der Papst. Dabei geht es
bei der Vergebung nicht um die
Bagatellisierung der Tat, erklärt der
christliche Philosoph Josef Pieper:
„Nicht damit gemeint ist, etwas
Schlechtes ,gut sein zu lassen‘, es
einfach nicht wichtig zu nehmen –
als sei da nur ein Versehen passiert.



Vergeben kann man nur etwas, das
man ausdrücklich für schlimm hält
und dessen Negativität man gerade
nicht ignoriert.“10

„Christus kam in diese Welt, der
ewige Sohn wurde Mensch, gerade
um zu vergeben“11, schreibt der
Prälat des Opus Dei und lädt uns ein,
seinem Beispiel zu folgen, denn, wie
der heilige Johannes Chrysostomus
sagte, „nichts macht uns Gott so
ähnlich, als sich gegen die Bösen und
Missetäter versöhnlich zu zeigen.“12

„Den anderen zu vergeben ist so
entscheidend“, fährt Msgr. Fernando
Ocáriz fort, „dass es Bedingung dafür
ist, dass Gott uns vergibt. Wie gut ist
es, Gott zu bitten, er möge uns
lehren, immer und in Wahrheit zu
vergeben. Mehr noch, wir wollen
wagen, ihn wie unser Vater, der
heilige Josefmaria, zu bitten, dass wir
die anderen schließlich so sehr
lieben, dass wir nicht lernen müssen
zu vergeben. Es wäre großartig, dass



wir uns danach sehnen, so weit zu
kommen, uns niemals verletzt zu
fühlen.“13

Ein junger Mann, der bei seinem
Bischof in der Schweiz um die
Aufnahme ins Priesterseminar
gebeten hatte, ging nach Erhalt einer
Absage nach Frankreich, um dort
Priester zu werden. Zurückgekehrt in
die Schweiz wurde er einem kleinen
Dorf zugewiesen, wo er liebevoll das
Grab der Eltern des Bischofs pflegte.
Er hatte in seinem Herzen längst
vergeben. Und der Bischof, der
merkte, dass er sich geirrt hatte, bat
ihn um Verzeihung. Bitten wir
unsere Mutter um ein großmütiges,
liebendes Herz, wenn es etwas gibt,
das wir vergeben müssen.

1 Franziskus, Misericordiae vultus,
20.



2 Benedikt XVI., Deus caritas est, Nr.
38.

3 Ebd.

4 Schott-Messbuch, 10. Sonntag im
Jahreskreis (A), Eröffnungsvers.

5 Schott-Messbuch, 10. Sonntag im
Jahreskreis, Ruf vor dem
Evangelium.

6 Papst Franziskus, Audienz,
29.3.2023.

7 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 119.

8 Franziskus, Misericordiae vultus, 9.

9 Ebd.

10 Josef Pieper, Über die Liebe, Kösel
Verlag, IV.

11 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 16.2.2023.



12 Hl. Johannes Chrysostomus,
Matthäus-Kommentar, XIX, 7, zitiert
in Msgr. F. Ocáriz, Hirtenbrief,
16.2.2023.

13 Msgr. Fernando Ocáriz,
Hirtenbrief, 16.2.2023.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

meditation/betrachtungstext-10-
sonntag-im-jahreskreis-a/ (03.02.2026)

https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-10-sonntag-im-jahreskreis-a/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-10-sonntag-im-jahreskreis-a/
https://opusdei.org/de/meditation/betrachtungstext-10-sonntag-im-jahreskreis-a/

	Betrachtungstext: 10. Woche im Jahreskreis – Sonntag (A)

