
opusdei.org

Zur Spiritualität der
Arbeit

Im Alten Testament, vor allem
in den Psalmen, findet sich eine
Fülle von Stellen, in denen die
Schöpfung als ‘opus’ oder
‘opera Domini’ oder ‘Dei’
gepriesen wird... In der Regel
des heiligen Benedikt spielt das
‘opus Dei’ als Gottesdienst eine
herausragende Rolle. Wir sehen
also, daß der Terminus als
solcher eine Tradition hat, die
so alt ist wie die Kirche und
sogar im Alten Testament
bereits beheimatet ist.



09.10.2002

Im Alten Testament, vor allem in den
Psalmen, findet sich eine Fülle von
Stellen, in denen die Schöpfung als 
opus oder opera Domini oder Dei
gepriesen wird. Paulus ermahnt im
Zusammenhang mit der Frage, ob
der Verzehr von Opferfleisch erlaubt
sei, die Römer zur Rücksichtnahme
auf das ängstliche Gewissen von
Mitchristen und schreibt »noli
propter escam destruere opus Dei«1
(zerstöre nicht um des Essens willen
das Werk Gottes) und in seinem
ersten Brief an die Korinther, sie
sollten »abundantes in opere
Domini«2 sein (tut euch allzeit
hervor im Eifer für das Werk des
Herrn). Gegen Ende dieses Briefes
empfiehlt er seinen Mitstreiter für
den Glauben der Fürsorge der
Gläubigen von Korinth mit der
Begründung, »opus enim Domini



operatur, sicut et ego«3 (denn er
arbeitet am Werk des Herrn, wie
auch ich).

Die Apostelgeschichte berichtet uns
von dem Rat Gamaliels im Hohen
Rat, als dieser erwog, die Apostel zu
bestrafen, da diese unentwegt
fortführen, die Lehre Christi zu
verbreiten, »discedite ab hominibus
istis, et sinite illos: quoniam si est ex
hominibus consilium hoc, aut opus,
dissolvetur: si vero ex Deo est, non
poteritis dissolvere illud«4 (steht ab
von diesen Menschen und laßt sie in
Ruhe; denn ist dieses Vorhaben oder
Werk von Menschen, wird es
zunichte werden; ist es aber von
Gott, könnt ihr sie nicht vernichten).

In der Regel des heiligen Benedikt
spielt das opus Dei als Gottesdienst
eine herausragende Rolle. Wir sehen
also, daß der Terminus als solcher
eine Tradition hat, die so alt ist wie
die Kirche und sogar im Alten



Testament bereits beheimatet ist. Die
Inhalte gilt es zu klären und zu
verdeutlichen, was das Opus Dei mit
diesem seinen Namen und mit seiner
Spiritualität inhaltlich vermittelt, um
zu sehen, ob der Name und die damit
assoziierten Inhalte in der Kirche
legitimiert sind. Dabei mögen
eingeführte Wortbildungen wie
cultus Dei (Gottesdienst), timor Dei
(Gottesfurcht), amor Dei
(Gottesliebe), laus Dei (Gotteslob) etc.
hilfreich sein und vor
Aufgeregtheiten und Unterstellungen
bewahren.

1. Opus Dei und Arbeit

Josemaría Escrivá (1902–1975), der
Gründer des Opus Dei, hatte nicht
den Ehrgeiz, eine Theologie der
Arbeit zu formulieren. Was er aber
tat und mit allem Nachdruck betrieb,
war seit 1928 mit der Gründung des
Opus Dei eine Spiritualität der Arbeit
zu lehren und nach Kräften lebendig



werden zu lassen. Andere Theologen
des vergangenen und dieses
Jahrhunderts mögen in ihren
Schriften und ihrem Wirken Großes
geleistet haben, um die Welt der
Arbeit als Herausforderung an die
Verkündigung und die Pastoral sowie
die Unentbehrlichkeit des
organisierten Laienapostolates in
den Vordergrund zu stellen, damit
die Handwerker und Arbeiter sich
nicht von der Kirche entfremden.
Hier lagen die großen Verdienste von
Adolf Kolping (1813–1965) und
Joseph Kardinal Cardijn (1882–1967).
Andere, wie z.B. Bischof Wilhelm
Emmanuel von Ketteler (1811–1877),
Marie-Dominique Chenu OP (1895–
1990) und Josef Kardinal Höffner
(1906–1987), rüttelten das öffentliche
Gewissen wach oder gaben der
Soziallehre der Kirche in ihrer Zeit
neue Impulse, um die Gewissen für
Fragen der Gerechtigkeit in der
modernen Arbeitswelt zu schärfen.
Keiner aber hat so deutlich wie



Escrivá vor dem Zweiten
Vatikanischen Konzil formuliert, daß
die Arbeit eine erlöste und erlösende
Wirklichkeit und damit ein
entscheidender Weg des Christen zu
Gott ist.

Im Kapitel über die christliche
Sinndeutung der Arbeit und des
Berufes erwähnt Kardinal Höffner in
seiner christlichen Gesellschaftslehre
einen siebenfachen Sinn der Arbeit
und des Berufes: 1. Die Arbeit als
Notwendigkeit; 2. die Arbeit als Weg
zur Selbstentfaltung des Menschen;
3. die Arbeit als Gestaltung und
Bewältigung der Welt; 4. Arbeit und
Beruf als Dienst; 5. die Arbeit als
Buße; 6. die Arbeit als Sühne (nicht
als Fluch nach dem Sündenfall, wie
oft fehlgedeutet wird); 7. die Arbeit
als Verherrlichung Gottes und
Vorbereitung der einstigen »Freiheit
der Kinder Gottes«. Unter diesem
letzten Sinn erwähnt er, daß Arbeit
Gottes Auftrag und Teilnahme an



seinem Schöpfungswerk und
zugleich heilsbezogen ist, »denn mit
dem Menschen ist auch seine Arbeit
erlöst«5. Der Gedanke der Teilhabe
des Menschen am Schöpfungswerk
durch die Arbeit wird deutlich
artikuliert, allerdings fehlt der
Gedanke, daß der Christ durch die
Arbeit am Erlösungswerk teilhat
oder teilhaben kann. Höffner bewegt
sich zwar in der Nähe zu diesem
Gedanken, wenn er sagt, mit dem
Menschen sei auch seine Arbeit
erlöst worden – es fehlt aber noch
der entscheidende Schritt, nämlich
der zu der Feststellung, daß Arbeit
nicht nur Gegenstand von Erlösung
ist, sondern auch aktives
Betätigungsfeld des Christen für die
Mitwirkung am Erlösungswerk. So
wie der Mensch selbst nicht nur
passiv zur Erlösung durch Christus
berufen, sondern zur aktiven
Teilhabe an ihr berufen ist, so ist
eben auch die Arbeit als einer der
zentralen Lebensbereiche



menschlicher Existenz nicht nur
erlösungsfähig in dem Sinne, daß sie
bzw. der Mensch in ihr erlöst werden
kann, sondern auch in dem Sinne,
daß der Mensch durch sie erlösend
wirken kann – wobei nicht nur die
Erlösung des je einzelnen in seiner
Arbeit gemeint ist, sondern auch die
Erlösung anderer durch seine Arbeit.
Technisch ausgedrückt: Arbeit ist
nicht nur passiv erlösungsfähig,
sondern auch aktiv und transitiv
erlösungsrelevant.

Josemaría Escrivá, der Gründer des
Opus Dei, schrieb bereits in einem
Brief vom 24. März 1930, also etwa
18 Monate nach der Gründung des
Opus Dei, über den Zusammenhang
zwischen Arbeit, Abtötung und
Heiligung: »Es gibt keine Heiligkeit
ohne Kreuz, ohne Abtötung. Und am
leichtesten finden wir die Abtötung
in den alltäglichen gewöhnlichen
Dingen: in der intensiven Arbeit,
stetig und geordnet, denn wir wissen,



daß der beste Abtötungsgeist in der
Beharrlichkeit liegt, mit der wir die
begonnene Arbeit mit
Vollkommenheit zu Ende führen; in
der Pünktlichkeit, indem wir die
Minuten heldenhaft jeden Tag
ausnützen; in der Pflege der Dinge,
die wir besitzen und benutzen; in
dem Wunsch, zu dienen, der uns
dahin führt, mit Genauigkeit auch
die kleinsten Pflichten gut zu
erfüllen; in den Aufmerksamkeiten
der Liebe, um allen den Weg der
Heiligkeit in der Welt liebenswerter
zu machen: ein Lächeln kann
manchmal das beste Zeichen unseres
Bußgeistes sein.«6 Dieses Thema
sollte seine Verkündigung in den
nächsten 45 Jahren bis zu seinem
Tod wie ein roter Faden durchziehen,
handelte es sich doch um einen
zentralen Gedanken in der
Spiritualität des Opus Dei, in
welchem gewöhnliche Christen einen
Weg finden sollten, die berufliche
Arbeit und die gewöhnlichen



Pflichten des christlichen Alltags zu
heiligen. Bereits in der 1934 erstmals
publizierten Aphorismensammlung,
die später unter dem Titel »Der Weg«
weltweit bekannt wurde, werden der
Beruf als Ort der Begegnung mit Gott,
die Arbeit als Gebet, das berufliche
Apostolat, die Heiligung in der
Erfüllung der kleinen und
gewöhnlichen Pflichten zum basso
continuo. Einer dieser Aphorismen
lautet: »Du bemühst dich nur, deine
Bildung zu erweitern. – Deine Seele
sollst du erweitern. – Dann erst
arbeitest du richtig, für Christus.
Wenn er in der Welt herrschen soll,
braucht er Menschen, die sich, mit
dem Blick nach oben, vorbildlich
allen menschlichen Tätigkeiten
widmen und dort still und wirksam
ein Apostolat des Berufes ausüben.«7
Am 15. Oktober 1948 schrieb Escrivá:
»All das – eure Berufung im Beruf –
müßt ihr bewahren, denn es gehört
zu eurem Ruf zur Heiligkeit. Die
natürliche Berufung ist ein Teil – und



ein wichtiger Teil – unserer
göttlichen Berufung.«8

Eine Schlüsselstelle findet sich in
Escrivás Interview mit der New York
Times von 1966: »Alle Menschen
ohne Ausnahme ruft Christus auf,
vollkommen zu sein, wie ihr
himmlischer Vater vollkommen ist
(Mt 5, 48). Heiligwerden bedeutet für
die überwiegende Mehrzahl der
Menschen, ihre eigene Arbeit zu
heiligen, sich in dieser Arbeit selbst
zu heiligen und die anderen durch
die Arbeit zu heiligen, damit sie
täglich auf dem Weg ihres Lebens
Gott begegnen.«9 In einem 1967
veröffentlichten Interview wurde
Escrivá auf die Bedeutung dieser von
ihm so oft wiederholten dreifachen
Dimension der Berufung der Laien in
der Kirche angesprochen und
antwortete: »Seit vierzig Jahren
wiederhole ich ständig, daß ein
Christ jede rechtschaffene
menschliche Arbeit, ganz gleich ob



sie nun intellektueller oder
handwerklicher Art ist, mit der
größtmöglichen Vollkommenheit
verrichten sollte: mit menschlicher
Vollkommenheit, das heißt mit
beruflichem Sachverstand, und mit
christlicher Vollkommenheit, das
heißt aus Liebe zum Willen Gottes
und in der Bereitschaft, den
Mitmenschen zu dienen. Denn wenn
sie so verrichtet wird, dann trägt
diese menschliche Arbeit, mag sie
auch noch so niedrig und
unbedeutend erscheinen, dazu bei,
die zeitlichen Gegebenheiten in
christlicher Weise zu gestalten, das
heißt ihre übernatürliche Dimension
zu offenbaren. Die Arbeit wird so
aufgenommen und einverleibt in das
wunderbare Werk der Schöpfung
und der Erlösung; sie wird zur
übernatürlichen Ebene der Gnade
emporgehoben, wird geheiligt und
verwandelt sich in Werk Gottes, in
operatio Dei, in opus Dei.«10 Dies ist
eine Entfaltung dessen, was Escrivá



schon früh den Menschen um sich
herum weiterzugeben versuchte. Am
19. März 1934 hatte er geschrieben:
»Die berufliche Arbeit mit dem
asketischen Kampf und der
Beschaulichkeit verbinden erscheint
unmöglich, aber das ist notwendig,
um die Welt mit Gott zu versöhnen
und um die gewöhnliche Arbeit in
ein Mittel der persönlichen Heiligkeit
und des Apostolates zu
verwandeln.«11 Und am 14. Februar
1950: »Wir sind überzeugt davon,
daß der Mensch geschaffen ist, ut
operaretur (Gen 2,15), damit er
arbeite, und wissen, daß in
übernatürlicher wie natürlicher
Hinsicht die gewöhnliche Arbeit der
Dreh- und Angelpunkt unserer
Heiligkeit und das geeignete Mittel
ist, damit wir Christus in uns tragen
und allen Gutes tun.«12

Escrivá sprach verschiedentlich
davon, nach der Spiritualität des
Opus Dei empfehle er, daß die



Gläubigen, die an der heiligen Messe
teilnehmen, bei der Opferung im
Geiste ihren ganzen Tag mit seinen
Mühen und Sorgen, aber auch mit
aller Freude und allen
Überraschungen im Geiste mit auf
die Patene legen und mit dem
Priester darbringen: so könnten sie
aus ihrem ganzen Tag eine einzige
Feier der heiligen Messe machen.
»Lege ein übernatürliches Motiv in
deine alltägliche Berufsarbeit, und
du hast deine Arbeit geheiligt.«13
Dies ist eines der möglichen
Beispiele, wie wir Christen in
befreiender Weise wirklich ernst
damit machen können, unser Leben
in allen seinen Dimensionen, und vor
allem in seinen anscheinend
unbedeutenden Kleinigkeiten zu
»verübernatürlichen«, d.h. ihnen
einen Sinn zu geben, der zwar ihren
rein natürlichen Charakter nicht
leugnet oder verändert, aber über
seinen unmittelbaren Inhalt und
seine Beschränktheit hinaus



symbolhaft eine Mitwirkung am
Erhabensten ermöglicht, was sich
unsere Phantasie überhaupt
einfallen lassen kann:
ernstgenommene Mitwirkung des
Menschen am Erlösungswerk Gottes
für die Menschen.

2. Das Zweite Vatikanische Konzil
und Johannes Paul II.

Mir ist nicht bekannt, daß irgendein
Theologe oder das Lehramt so früh
und so deutlich wie Escrivá diese
positive Rolle der Arbeit in der
Nachfolge Christi, d.h. in der
»Heiligung« hervorgehoben hätte.
Dies geschah allerdings mit aller
Deutlichkeit im Jahre 1965 durch das
II. Vatikanische Konzil in seiner
Pastoralkonstitution über die Kirche
in der Welt von heute Gaudium et
spes, Nr. 67, wo feierlich erklärt
wird: »Durch seine Arbeit erhält der
Mensch sein und der Seinigen Leben,
tritt in tätigen Verbund mit seinen



Brüdern und dient ihnen, so kann er
praktische Nächstenliebe üben und
seinen Beitrag zur Vollendung des
Schöpferwerkes Gottes erbringen. Ja,
wir halten fest: Durch seine Gott
dargebrachte Arbeit verbindet sich
der Mensch mit dem Erlösungswerk
Jesu Christi selbst, der, indem er in
Nazareth mit eigenen Händen
arbeitete, der Arbeit eine einzigartige
Würde verliehen hat.«

Johannes Paul II. hat vor allem in der
Enzyklika Laborem Exercens 1981
der Arbeit eine Bedeutung in der
Erlösungsordnung zugewiesen. Diese
Lehre hat er bei zahllosen
Gelegenheiten, insbesondere bei
seinen Begegnungen mit Arbeitern
und Bauern auf seinen
Pastoralreisen in alle Welt, bekräftigt
und in Variationen wiederholt. Vor
Arbeitern in Concepción (Chile)
wiederholte der Papst 1987 den
Gedanken, daß die Würde der
menschlichen Arbeit ihre volle



Anerkennung erst im Licht der
Geheimnisse von Schöpfung und
Erlösung erhält und daß das Leben
Jesu von Nazareth uns die Grundlage
zu einer Sicht der Arbeitswelt gibt,
»die der Arbeit jene Bedeutung
zuerkennt, die sie in den Augen
Gottes hat«. Es geht in diesem
Zusammenhang nicht um die äußere
Organisation der Arbeit, sondern vor
allem um »ihre innere Umwandlung,
damit sie als tägliche Aufgabe in
ihrem vollen Sinn erfüllt wird, das
heißt im Einklang mit der
Bedeutung, die sie letztlich im
göttlichen Heilsplan für den
Menschen und das Universum
hat«14. Lothar Roos spricht in
diesem Zusammenhang von einer
quasi-sakramentalen Sicht der
Arbeit.15 Dieser Gedanke an den
quasi-sakramentalen Charakter der
Arbeit erinnert an die Worte der
Liturgie zur Gabenbereitung bei der
Eucharistiefeier, mit denen das Brot
dargebracht wird: »Gepriesen bist



du, Herr, unser Gott, Schöpfer der
Welt. Du schenkst uns das Brot, die
Frucht der Erde und der
menschlichen Arbeit. Wir bringen
dieses Brot vor dein Angesicht, damit
es uns das Brot des Lebens werde.«
Die Frucht der Arbeit wirkt nicht die
sakramentale Umwandlung, ist aber
von Gott als ihre Voraussetzung
gewollt, wie auch die Arbeit
derjenigen, die auf der Hochzeit zu
Kanaa die Krüge mit Wasser füllten,
sicher nicht das Wunder Christi
bewirkten. Das Wunder, Wasser in
Wein zu verwandeln, hat Christus
allein gewirkt. Er wollte aber –
obwohl dies völlig »überflüssig« war
– dieses Wunder nicht »ex nihilo«
wirken, sondern der menschlichen
Arbeit ihren Platz in diesem Wirken
einräumen. Allmacht Gottes und
freies Tun des Menschen
durchwirken ja nicht nur in dieser
Frage das Heilsgeschehen.



Johannes Paul II. hat den Gedanken,
den er bereits 1981 in Laborem
Exercens entfaltete, 1987 auf seiner
dritten Pastoralreise in sein
Vaterland weiter konkretisiert und
gerade in einer Predigt vor
Werktätigen in Danzig, als er des
großen Erbes der »Solidarnosc«
gedachte, den Zusammenhang
zwischen Arbeit, Eucharistie und
Erlösung in Erinnerung an die
Ereignisse in den Werften von
Danzig vor wenigen Jahren
formuliert: »An verschiedenen
Stellen hat man sich gewundert, daß
etwas so sein kann. Daß ein Band
besteht zwischen der Welt der Arbeit
und dem Kreuz Christi, daß ein Band
besteht zwischen der menschlichen
Arbeit und der heiligen Messe: dem
Opfer Christi ... Arbeit und Christus?
Arbeit und Eucharistie? Und
dennoch ist es hier so gewesen! Und
mit Recht! ... In jede heilige Messe, in
das Opfer Christi, das Opfer unserer
Erlösung geht die Frucht



menschlicher Arbeit, jeglicher
menschlichen Arbeit, ein. Brot ist der
zusammenfassende Ausdruck dafür –
und auch Wein: jeden Tag schreibt
sich die menschliche Arbeit in die
Eucharistie ein: in das Sakrament
unserer Erlösung und in das ›große
Geheimnis unseres Glaubens‹.
Alltäglich, an so vielen Stellen der
Erde eröffnen sich der menschlichen
Arbeit göttliche Perspektiven.«16 Vor
Landarbeitern in Argentinien sprach
er im Zusammenhang damit, daß
Brot und Wein, die wir in der
Eucharistie Gott darbringen, sich in
den Leib und das Blut Jesu
verwandeln, von einer
»Befreiungstheologie der Arbeit«17.

Wenn auch die »Würde der Arbeit«
oder die »Würde des Arbeiters« als
Formulierungen so nicht in den
früheren Sozialenzykliken und den
einschlägigen Texten des II.
Vatikanums vorkommen, so kann
doch Johannes Paul II. in seiner



Enzyklika Centesimus Annus von
1991 zu Recht erklären, daß die
Würde des Arbeiters und die Würde
der Arbeit der Schlüssel zum
Verständnis von Rerum Novarum ist.
18 Auffallend ist allerdings, daß vor
1965, also vor der Verabschiedung
von Gaudium et spes durch das
Konzil, diese Würde, meist unter
Berufung auf den Schöpfungsbericht
im ersten Kapitel der Genesis, nur
daran festgemacht wird, daß der
Mensch durch seine Arbeit das Werk
des Schöpfers weiterentwickle.19
Einen ausdrücklichen Bezug auf die
soteriologische Bedeutung der Arbeit
in der Erlösungsordnung stellt erst
Gaudium et spes her.

3. Ernstgenommene Inkarnation

Trotz dieser seit dem letzten Konzil
anerkannten Lehre wird im LThK
aus dem Jahre 1993 noch die These
vertreten, die Arbeit besitze »aus sich
selbst keine soteriologische



Funktion«20. Es hat den Anschein,
als seien das Zweite Vatikanum und
das Lehrschreiben Johannes Pauls II.
sowie seine ständig wiederholte
Lehre in diesem Punkt zwar
hinsichtlich der Bewertung der
menschlichen Arbeit als Teilhabe am
Schöpfungswerk (LE 25), nicht jedoch
hinsichtlich ihrer Bewertung als
Teilhabe am Erlösungswerk (LE 27)
bereits rezipiert.

Wenn Theologen der Arbeit und
somit dem Alltag der Christen in der
Welt »keine Funktion« zubilligen,
dann brauchen sie sich nicht zu
wundern, wenn das Bezeugen,
Verkünden und Vermitteln der
Erlösung so angestrengt und
wirkungslos bleibt und das Sich-
Verschenken Gottes in Jesus Christus
durch den Heiligen Geist kaum oder
gar nicht mehr als Glück und Heil,
als Befreiung und Erlösung
wahrgenommen und erfahren
werden.21 Denn eine Theologie und



die ihr folgende Verkündigung, die
den Christen in der Welt in ihrem
Glaubensvollzug keine konkreten
Wege aufweist, wie sie in ihrer
Arbeit und durch sie Erlösung
erfahren und an andere weitergeben
können, nimmt sich selbst den
konkretesten Anhaltspunkt für
kontextuelle Verkündigung. Es bleibt
ihr kaum eine Alternative, als in
einem bestimmten Moralismus den
Menschen die Gebote nahezulegen,
was dann freilich nur dazu führen
kann, daß Glaubensvollzug als
lebensfremd und einengend
empfunden wird. Wer den Menschen
nur einen Arbeitsbegriff läßt, der
bezüglich der Erlösung sinnentleert
ist, darf sich nicht wundern, wenn
dieser Glaube freudlos wird.
Erlösung im biblischen Sinne ist
zwar ausschließlich Sache Gottes, sie
kann auch im Neuen Testament nicht
durch menschliche Anstrengung
herbeigeführt werden und ist immer
reines Geschenk Gottes (vgl. Mt 6,10;



Lk 12,32; 22,29), aber im Gegensatz
zum Alten Testament ist der Mensch
durch die Inkarnation in allen
Dimensionen seiner Existenz erlöst.
Die alten Theologen sprachen von
der Vergöttlichung des Menschen
durch die Inkarnation, und im
Gegensatz zur Gnosis hat die Kirche
nie das »Fleisch« für heilsunfähig
gehalten.

Es besteht die Gefahr, daß die
Leugnung einer »soteriologischen
Funktion« für die Arbeit die
landläufig unter Christen in der Welt
anzutreffende Einstellung, ihnen
bliebe nichts anderes übrig, als sich
trotz ihrer Arbeit im beruflichen
Alltag und in der Familie darum zu
bemühen, ein christliches Leben zu
führen, verlängert und untermauert
und somit die erfahrene Kluft
zwischen Welt und Glaube, Alltag
und Kirche verfestigt. Dagegen setze
ich die Hoffnung darauf, daß sich
Christen unserer Zeit die Botschaft



vermitteln läßt, daß sie nicht trotz,
sondern gerade in ihrer Arbeit und
durch ihre Arbeit ihren Weg der
Heiligung finden und gehen können.
Darin liegt meines Erachtens nicht
nur eine ungeheure
Herausforderung und Chance für
eine lebensnahe und weltoffene
Verkündigung, sondern auch die
Überwindung der trostlosen
Erfahrung, Kirche und Glaube
müßten ausschließlich als lästige und
ungebetene Störung im eigenen
Berufsalltag auftreten, in dem man
es ohnehin schwer genug habe.

Heiligung ist immer verstanden
worden als »subjektive« Erlösung,
die darin besteht, daß der Mensch
sich hineinnehmen läßt in die
Hingabe Jesu in seinem Leben und
Sterben als die »objektive« Erlösung,
so daß er nicht mehr der »homo in se
incurvatus« ist. An welchem Ort im
Leben soll sich Heiligung als
»subjektive« Erlösung abspielen,



wenn das weite Feld der Arbeit als
insignifikant ausgeschaltet wird?
Was hat Jesus in den ersten dreißig
Jahren seines Erdenlebens getan,
wenn die Arbeit nicht soteriologische
Relevanz hat? Hat er die Zeit
vergeudet? Hat er in dem
Lebensabschnitt, den Johannes Paul
II. das Evangelium der Arbeit nennt,
eine falsche Spur gelegt? Arbeit der
Menschen ist nicht nur mit
Selbstverwirklichung und
Selbstfindung gepaarte
Weltgestaltung. Sie ist ebensowenig
nur qualvolles Joch und öde
Entfremdung. Wer sie aber
ausdrücklich des Sinnes hinsichtlich
der Erlösung und der Miterlösung
entkleidet, macht die Welt bewußt
oder unbewußt wieder zum Tal der
Tränen, in dem letztlich nichts Sinn
macht. Der Alltag wird nur noch der
Ort, an dem man sich an den Dekalog
und die Gebote der Kirche zu halten
hat. Inhaltlich ist er bedeutungslos,
wenn nicht gar hinderlich; die auf



dem II. Vatikanum anerkannte
Eigengesetzlichkeit und »richtige
Autonomie der irdischen
Wirklichkeiten«22 wird
heilsgeschichtlich irrelevant. Der
Auftrag der einzelnen Christen zur
Heiligung wird substanzlos vor dem
Hintergrund ihrer konkreten
Lebenssituation, die weitestgehend
von Familie und Beruf geprägt ist
und sein muß, weit mehr jedenfalls
als von einem imaginären Leben in
der »Gemeinde« oder im Verband.

Wir sollten uns nicht scheuen, Gottes
Menschwerdung ernstzunehmen.
Der Schoß Mariens, die Krippe und
die Windeln, die dreißig Jahre
verborgenen Lebens, Durst und
Erschöpfung und die offene Seite
Jesu am Kreuz sind ja nicht
eindringliche Metaphern, sondern
Ausdruck einer authentischen und
realen Menschlichkeit, die nichts
außer der Sünde aussparte. Gott
wurde Mensch, aus Liebe zu uns und



um uns zu erlösen. Dies ist für viele
ein Skandal, für andere eine Torheit.
Passen wir auf, daß wir nicht, nur
weil es auch uns Mühe bereitet, diese
Wirklichkeit bis zur Neige zu
begreifen und uns anzueignen, Gott
aus uneingestandener
manichäistischer Überheblichkeit
vorwerfen, er habe bei der Wahl
ausgerechnet dieses Weges für die
Erlösung der Menschen einen
Fehlgriff getan und sich auf eine
Ebene begeben, die seiner eigentlich
unwürdig sei. Unserem Dünkel mag
es widerstreben, wenn er nicht aus
erhabenen Sphären und mit
spektakulären Effekten verbunden
unser Heil wirkt, sondern sich
rückhaltlos ganz auf unsere
menschliche Existenz einläßt und
auch vor deren leiblicher Dimension
nicht zurückschreckt. In dem Maße,
in welchem er von seiner Seite aus
alle noch so belanglos erscheinenden
Aspekte der conditio humana für
sich akzeptiert hat, dürfen wir



getrost davon ausgehen, daß wir ihm
auch in diesen banalen, erdnahen,
profanen und wahrlich
unspektakulären Aspekten unserer
Existenz begegnen können. Und zu
all diesem gehört die Welt der Arbeit
und der Familie – ausnahmslos, und
nicht nur dann, wenn säkulare
Kriterien uns in einsame Höhen von
Olympiasiegern, Laureaten von
Nobelpreisen oder Empfängern
irgendwelcher Orden und
Auszeichnungen bringen.

Wenn Verkündigung und Theologie
vielleicht Jahrhunderte lang die
Arbeit übersehen haben, mag das ein
bedauerliches Versäumnis sein.
Wenn aber am Ende des 20.
Jahrhunderts nach allen
Sozialenzykliken und dem Zweiten
Vatikanum Theologie ausdrücklich
bestreitet, daß der Arbeit im
Heilsgeschehen und Erlösungswerk
eine »Funktion« zukomme, so ist das
sehr befremdlich. Allerdings darf es



dann nicht überraschen, wenn dieser
Theologie auch nichts zu der Frage
einfällt, warum für die Menschen in
der Welt die Kirche anscheinend
keine Antwortet mehr zu bieten hat
auf die heutigen
Erlösungssehnsüchte. Wenn diese
Theologie und eine von ihr geprägte
Verkündigung den Menschen, die
arbeiten müssen und für die die Zeit
der Arbeit den größten Teil ihres
wachen Daseins ausmacht, nur zu
sagen hat, alles was mit der Arbeit
zusammenhänge, sei für sie als
Christen soteriologisch irrelevant,
dann bleibt eben nur noch übrig, daß
Kirche und auf diese Weise
verkündeter Glaube sich selbst aus
dem Leben der Menschen
ausklammern. Was der Kirche dann
in diesem Raum, der vom Inhalt her
angeblich irrelevant ist, nur noch
bleibt, ist, dafür zu sorgen, daß die
Zehn Gebote und die kirchlichen
Gebote gehalten werden. Kirche und
Glaube sind somit ins Abseits



manövriert. Die Kirche kann nur
noch repressiv und verbietend
auftreten, moralisierend und mit
erhobenem Zeigefinger. Das ist
weder für die Verkünder noch für
die so Angesprochenen attraktiv und
erinnert in fataler Weise an das
warnende Diktum von Helmut
Schmidt, das er in den siebziger
Jahren im Zusammenhang mit der
Grundwertediskussion von sich gab,
die Theologen sollten die Menschen
nicht aus der Kirche hinauspredigen.

Ganz anders sind die Möglichkeiten
einer Verkündigung, wenn sie den
Menschen positive und konstruktive
Impulse in ihrem Alltagsleben von
Beruf, Familie und Arbeit zu geben
vermag, ihnen Freude an der Arbeit
gibt, die auch für die Heiligung von
Bedeutung ist. Dazu ist eine
Theologie in der Lage, die den
Menschen die uneingeschränkte
Würde der menschlichen Arbeit
näherbringt und ihnen den Blick



dafür öffnet, daß sie in der Arbeit bei
aller Mühe, Trostlosigkeit und
Eintönigkeit etc. eine Realität vor
sich haben, die Gott ihnen anvertraut
hat, damit sie ihm näherkommen
können. Eine solche Verkündigung
läuft zwar möglicherweise Gefahr
einer vereinfachenden Karikatur,
nach der die Arbeit romantisch
verklärt ausschließlich und
uneingeschränkt der
Selbstentfaltung und der
unangefochtenen
Selbstvervollkommnung in einer
heilen Welt dient. Dieses Risiko muß
aber nicht zwangsläufig auftauchen –
genausowenig wie die traditionelle
Verkündigung nur im Tal der Tränen
enden muß, in dem die Arbeit nur
mit Mühe, Enttäuschung,
Ausbeutung und ökologischen
Schäden gleichgesetzt wird. Keine
Theologie, die von Sündenfall und
Gnade weiß, muß zu
Arbeitsverdrossenheit,
Technologiefeindlichkeit und



Weltverachtung führen, wie auch
andererseits nicht eine verklärte
Arbeitswelt, naive
Fortschrittsgläubigkeit und
Weltverliebtheit die Kinder einer
Theologie sein müssen, die der
Heiligung der Arbeit Raum läßt. Es
ist aber nicht zu übersehen, daß die
Theologie eine gewisse
Grundstimmung bezüglich der Welt
und der Arbeit begünstigen oder
untermauern kann.

4. Heiligung für jedermann

Der Schweiß und nicht der
Weihrauch ist der gewöhnliche Duft
der Heiligkeit. Verabschieden wir
uns von lebensfremden Trugbildern,
die das Ziel so weltentrückt
darstellen, daß wir uns in unserer
banalen Realität immer exkulpiert
fühlen dürfen, wenn wir diesem
Ideal nicht nachjagen. Gottesdienst
ist nicht nur die mehr oder weniger
gelungene Ausnahmesituation im



sakralen Raum mit liturgischen
Handlungen, Orgel und festen
Formen. Gottesdienst – opus Dei – ist
zunächst einmal die Hinordnung des
Menschen in der Welt auf Gott; die
Erhöhung seines alltäglichen Tuns
durch einen Sinn, den er ihm nicht
selber geben kann, den er aber dank
Inkarnation und Erlösung Jesu
Christi in sein Leben aufnehmen und
anderen erschließen kann. Die
Dreifaltigkeit trägt uns in Schöpfung,
Erlösung und Heiligung. Sie nimmt
in uns Wohnung und nimmt uns
durch die Gnade in ihr Innenleben
hinein.

Und das in aller Normalität, ohne
Elevationen und extraterrestrische
Anwandlungen. Diese mögen einigen
wenigen vorbehalten sein, dann soll
sich das kirchliche Amt damit
auseinandersetzen. Wir – die große
Menge, alles andere als die massa
damnata – bleiben als Christen
erdverbunden und haben doch den



Himmel zum Ziel – greifbar nahe,
aber nicht ohne Mühe zu erreichen.
Kirche hat nichts mit einer Lotterie
zu tun. Es geht nicht um einen
kleinen Einsatz mit der Hoffnung auf
das große Los, das aber nur ganz
wenigen beschieden sein kann,
sondern um das große Los, das
jedem versprochen ist, der sich von
Gott beschenken und an sich ziehen
läßt und dabei auch die Mühe nicht
scheut.

Die Kirchengeschichte hat Päpste
aufzuweisen, die ehemalige Sklaven
waren oder zur Zwangsarbeit in
Bergwerken und damit praktisch
zum Tode verurteilt wurden.
Johannes Paul II. ist jedoch der erste
Nachfolger Petri, der als
Industriearbeiter die Arbeit
kennengelernt hat. Diese persönliche
Erfahrung dringt immer wieder
durch, wenn er bei seinen
Pastoralreisen vor Bauern und
Arbeitern spricht. Er weiß, wovon er



spricht. Er kennt die Welt der Arbeit
aus eigener Anschauung, greift nicht
auf angelesenes Buchwissen zurück.
So steht, wenn er das Thema Arbeit
berührt, immer wieder die soziale
Dimension der Arbeit im
Vordergrund: Arbeit und Familie,
Ausbeutung und Entfremdung, das
Drama der Arbeitslosigkeit, die
internationale soziale Frage, der
gerechte Lohn, die Wanderarbeiter,
die Sonntagsruhe etc. Und positiv
weiß er den Sinn der Arbeit in seiner
allgemein menschlichen Dimension
zu würdigen: der Lebensunterhalt,
die Humanisierung der Erde, der
Fortschritt für die Angehörigen, das
Volk und die ganze Menschheit, die
Arbeit als Dienst für andere,
Selbstverwirklichung und in
Anlehnung an Gen 1, 28 die
Gottebenbildlichkeit. »Der Mensch
arbeitet, weil er Gott ähnlich ist.«
Aber neben allen diesen Aspekten
betont er wie kein Papst vor ihm die
Arbeit als erlöste und erlösende



Wirklichkeit aufgrund des
»Evangeliums der Arbeit« durch die
dreißig Jahre des verborgenen
Lebens Jesu in Nazareth. Indem
Johannes Paul II. die vom Zweiten
Vatikanischen Konzil
hervorgehobene soteriologische
Dimension der Arbeit vertieft und
betont, übersieht oder vernachlässigt
er keinesfalls die anthropologische,
ökonomische, ethische und soziale
Dimension der menschlichen Arbeit.

Auch zweitausend Jahre Christentum
haben uns in Europa noch nicht
gegenüber vorchristlichen antiken
Vorstellungen über die Arbeit
immunisiert, nach denen die auf
Lebensunterhalt gerichtete Arbeit
den Menschen schändet und
erniedrigt und die Handarbeit gar
Sklavensache ist. Wer die Sagen des
klassischen Altertums nach Gustav
Schwab liest, wird den
überwältigenden Eindruck nicht los,
daß Helden und Halbgötter sich nur



in übermenschlichen Heldentaten
erweisen konnten, die ein
entsprechendes – eben
übermenschliches – Maß an Kraft,
Mut und Witz voraussetzten – einem
normalen Sterblichen nicht
zugänglich. Zwar konnte ein
»göttlicher Sauhirt« in seiner Treue
zu höchster Achtung aufsteigen, weil
er seinem Herrn Odysseus in zehn
Jahren Trojanischem Krieg und zehn
weiteren Jahren Irrfahrten ergeben
blieb, aber er blieb dabei, was er
immer war: nur ein gemeiner Mann
und bestenfalls geeignet als
erbauliche Nebenfigur. Den
wirklichen Helden obliegt es,
Ungeheuer zu besiegen, Drachen zu
töten, Götter zu überlisten, Löwen
mit bloßen Händen zu erwürgen,
allein gegen ganze Räuberbanden
oder gegen eine zahlenmäßig
überlegene Kriegsmacht siegreich zu
bleiben.



Als Gegenprogramm, aber auch zur
Warnung vor verunehrendem
Abgleiten aus solchen Sphären,
verirrt sich der tapferste aller
Heroen, nämlich Herakles, anläßlich
eines dreijährigen Sklavendienstes
bei Omphale, der Königin Lydiens in
Asien, in geistige Umnachtung und
spinnt, in Weibertracht gekleidet,
Wolle am Spinnrocken. Doch, den
Göttern sei Dank, befreit er sich aus
diesen unwürdigen weibischen
Gewohnheiten und kehrt wieder zu
den krafterfüllten
Heldenentschlüssen zurück, die eines
Sohnes des Zeus würdig sind.

Könnte es sein, daß wir auch bei
Heiligenbiographien einiges an
derartigen Erwartungshaltungen bis
auf unsere Zeiten herübergerettet
haben und das völlig Unmögliche
von unserem »Helden« oder
»Heiligen« erwarten, zu unserem
Trost und zu unserer
psychologischen Entlastung? Es läßt



sich ja leicht und unbeschwert einem
entrückten Ideal oder Idol
schwärmerische Verehrung zollen,
wenn mit dieser Verehrung das
beruhigende Gefühl verbunden ist,
man sei selber ja in seiner
Durchschnittsexistenz dagegen
gefeit, sich auch nur annähernd
ähnlichen Normen und Erwartungen
auszusetzen. Man will ja nicht
größenwahnsinnig sein. Heiligkeit,
an der wir uns nicht die Finger
verbrennen: Ideale, die so hehr und
weltentrückt sind, daß sie uns nicht
tangieren oder gar in unserer
spießbürgerlichen
Selbstzufriedenheit und
biedermeierschen Bravheit
aufschrecken könnten, sind doch ein
guter Trost. Wir wissen angeblich,
was das christliche
Vollkommenheitsideal ist, und haben
es gleichzeitig und geschickterweise
so hochgeschraubt und verklärt, daß
es nur noch als Ammenmärchen
wirkt. Und wenn die einen sich lange



genug an kitschigen Lebenslügen
gelabt haben, dienen dieselben
Märchen denen, die sich aufgeklärt
und erwachsen dünken, dazu, sich
als mündige Menschen von diesem
Kinderkram mit Hohn abzuwenden.

Anmerkungen

1 Röm 14,20.

2 1 Kor 15,58.

3 1 Kor 16,10.

4 Apg 5,38.

5 Kardinal Joseph Höffner,
Christliche Gesellschaftslehre.
Studienausgabe, Kevelaer 1975, S.
122–128.

6 Zitiert nach German Rovira, Die
Erhebung des Menschen zu Gott,
Salzburg/München 1979, S. 215.

7 Der Weg, 347. Vgl. die kleine
Auswahl entsprechender Punkte:



334, 335, 346, 359, 799, 815, 817 und
825; weitere Hinweise gibt das
Stichwortverzeichnis.

8 Zitiert nach José Luis Illanes, La
santificación del trabajo, Madrid
1966, S. 85.

9 Gespräche, 55; vgl. ebd., 70.

10 Gespräche, 10.

11 Zitiert nach Illanes, a.a.O., S. 93.

12 Zitiert nach Illanes, a.a.O., S. 33.

13 Der Weg, 359.

14 Johannes Paul II., Das
Arbeitsleben Jesu als Vorbild.
Ansprache des Papstes an Arbeiter in
Concepción (Chile) am 5. April, in:
Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz in
Zusammenarbeit mit der Redaktion
des deutschsprachigen L’Osservatore
Romano (Hrsg.), Der Apostolische
Stuhl 1987, S. 446–454; hier: S. 450 f.



15 Lothar Roos, Laborem exercens.
Sinn und Sozialgestalt der
menschlichen Arbeit, in: Katholische
Sozialwissenschaftliche Zentralstelle
Mönchengladbach, »Kirche und
Gesellschaft«, Nr. 86, Köln 1982, S. 16.

16 Johannes Paul II., Ich bete für
dieses große Erbe der »Solidarnosc«.
Predigt bei der hl. Messe für die
Werktätigen in Gdansk (Danzig) am
12. Juni, in: Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz in
Zusammenarbeit mit der Redaktion
des deutschsprachigen L’Osservatore
Romano (Hrsg.), Der Apostolische
Stuhl 1987, S. 844–852; hier: S. 849.

17 Johannes Paul II., Die Erde – eine
Gabe Gottes für alle Menschen.
Predigt in Bahía Blanca (Argentinien)
am 7. April, in: Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz in
Zusammenarbeit mit der Redaktion
des deutschsprachigen L’Osservatore



Romano (Hrsg.), Der Apostolische
Stuhl 1987, S. 491–497; hier: S.493.

18 Centesimus Annus, Nr. 6 und 11;
mit Bezug auf Gen 1, 26.

19 Vgl. Pastoralkonstitution des
Zweiten Vatikanischen Konzils über
die Kirche in der Welt von heute
Gaudium et spes vom 7. Dezember
1965, Nr. 34.

20 Friedrich Vinzenz Reiterer, Arbeit.
I. Biblisch-theologisch, in: LThK, 1.
Band, Freiburg u.a. 1993, Sp. 917 und
918. Andererseits schreibt Franz
Gasteiger: »Im Horizont von
Schöpfung und Erlösung kommt der
menschlichen Arbeit ein hoher
Stellenwert zu«, Arbeit. V. Praktisch-
theologisch, ebd., Sp. 923.

21 Vgl. Gottfried Bitter, Erlösung. V.
Praktisch-theologisch, in: LThK, 3.
Band, Freiburg u.a. 1995, Sp. 812–
814; hier: Sp. 813.



22 Gaudium et spes, Nr. 36. Diese
Formulierung war gegen die
Integralisten gerichtet und
anerkannte, daß der Wert dessen,
was menschlicher Fleiß und
menschliche Kunstfertigkeit
hervorbringen, in sich liegt und nicht
erst davon abzuleiten ist, daß es dem
Heile dient; vielleicht diene es
umgekehrt zum Heile, weil es einen
echten Eigen- oder Selbstwert hat. So
Oswald von Nell-Breuning SJ in
seiner Einführung, in:
Bundesverband der Katholischen
Arbeitnehmer-Bewegung (KAB)
(Hrsg.), Texte zur katholischen
Soziallehre, Kevelaer 1975, S. 9–29;
hier: S. 20.

Artikel von Stephan Puhl aus dem
Buch "Josemaría Escrivá - Profile
einer Gründergestalt" (Hrsg. César
Ortiz), Köln, Adamas 2002, S.
123-138



pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/zur-spiritualitat-der-arbeit/
(20.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/zur-spiritualitat-der-arbeit/
https://opusdei.org/de/article/zur-spiritualitat-der-arbeit/

	Zur Spiritualität der Arbeit

