
opusdei.org

Zur Heiligung der
Welt

Vierzig Jahre sind vergangen,
seit der heilige Josefmaria in
Pamplona vor einer großen
Zahl von Gläubigen die Heilige
Messe feierte. Damals verlas er
eine Homilie, die die Zeiten
überdauern sollte. Hier ein
Artikel über die Worte, mit
denen der Gründer des Opus
Dei dazu einlud "die Welt
leidenschaftlich zu lieben".

04.11.2007



Die feierliche Liturgie fand im
Rahmen der II. Generalversammlung
der Freunde der Universität von
Navarra statt: auf dem Campus,
genauer gesagt auf der Bibliotheks-
Esplanade. Es war zweifellos das
wichtigste Ereignis jener Tage.

Wenn man sich ein Foto von jenem
geschichtsträchtigen Ereignis ansieht
und es mit einem aktuellen aus
derselben Perspektive vergleicht,
kann man viele interessante
Einzelheiten bemerken. Dabei
springen zunächst die prächtigen
Bäume ins Auge, die jetzt diese
ansprechende Ecke des Campus
schmücken. Diese gab es damals so
noch nicht; wahrscheinlich waren es
nur kleine Setzlinge in Rasenflecken,
die die Anwesenden zu betreten
vermieden.

So wie diese Bäume ist auch die
Universität von Navarra beträchtlich
gewachsen, und gleichzeitig sind so



viele andere apostolische Initiativen
entstanden, die der heilige
Josefmaria gegründet, gesegnet und
liebevoll begleitet hat. Das Opus Dei
entfaltete schon damals im Jahr 1967
seine heiligende Wirksamkeit in
allen Teilen der Welt. In den vierzig
Jahren seither hat es durch Gottes
Gnade und unter der liebevollen
Leitung durch den heiligen
Josefmaria, den Seligen Bischof
Alvaro del Portillo und Bischof Javier
Echevarría, eine gewaltige
Ausweitung seines universalen
Dienstes an Kirche und Gesellschaft
erlebt.

Die Homilie1, die der heilige
Josefmaria an jenem Tag mit fester
Stimme, mit lebhaftem aber
gemäßigtem Tonfall, immer mit der
beeindruckenden Autorität des
Gründers des Opus Dei, vortrug, hat
seither eine reiche Spur göttlicher
Wirksamkeit gezogen. Gleich nach
der Messe wurde eine erste



schriftliche Fassung an Ehrengäste
und Geladene verteilt. Die
nachfolgenden Auflagen (sowohl als
Einzelheftchen wie auch als
Schlusskapitel des Buches Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer) haben
inzwischen die Hunderterzahl
überschritten, und zwar in gut einem
Dutzend Sprachen. Der Same der
Liebe zu Gott, eines geheiligten
gewöhnlichen Lebens, der
apostolischen Großzügigkeit, des
Dienstes an der Kirche, der
christlichen Liebe zur Welt, den der
heilige Josefmaria mit vollen Händen
unter Tausenden Menschen
ausstreute, blüht in allen Teilen der
Welt und bringt reichlich Frucht.

EIN TEXT ERWACHSEN AUS GEBET
UND SEELENEIFER

Die Teilnehmer der II.
Generalversammlung der Freunde
der Universität von Navarra waren
in freudiger Erwartung gespannt auf



die Heilige Messe mit dem
Großkanzler auf der Esplanade der
Bibliothek. Für die dort
versammelten Menschen, zahlreiche
davon Söhne und Töchter des
Gründers sowie Mitarbeiter und
Freunde, bedeutete es viel, in der
Nähe des heiligen Josefmaria zu sein
und noch mehr, an einer von ihm
gefeierten Messe teilnehmen zu
können. Viele von ihnen, der
Großteil davon Jugendliche, kannten
ihn noch nicht persönlich, und nur
wenige hatten jemals das Glück
gehabt – und diese behielten das als
Geschenk der Vorsehung in ihrem
Herzen –, an einer von ihm
gefeierten Messen teilzunehmen. Es
waren Tausende von Menschen,
glücklich und dankbar, sich an der
Seite des Gründers des Opus Dei zu
finden, und mit ihm – und in
gewisser Weise durch ihn – die
heiligste und erhabenste
Handlung, die wir Menschen –
dank der Gnade Gottes – in diesem



Leben zu vollziehen vermögen2,
mitzufeiern.

Erlebe die heilige Messe!3 hatte der
Heilige Josefmaria geschrieben und
so viele Christgläubige hatten sich
diese Lehre zu Eigen gemacht. Die
spirituelle Kraft dieser Feier auf dem
Campus ist mit Worten schwer zu
beschreiben: und doch war in
diesem einzigartigen Gotteshaus –
wie er in seiner Homilie sagte – mit
dem Campus der Universität als
Kirchenschiff, der
Universitätsbibliothek als
Altarbild, und mit dem Blick auf
die Maschinen, die neue Gebäude
errichten, unter dem Gewölbe des
Himmels von Navarra4 der Glaube
und die Frömmigkeit einer im Gebet
versunkenen Menge geradezu
greifbar. Die Dialoge wie auch die
Momente des Stillschweigens der
Liturgie glichen einander in ihrer
Sammlung. Die Augen auf den
Zelebranten und den Altar gerichtet



wurde der Heilige Ritus andächtig
mitgelebt.

In dieser geistlichen Atmosphäre
folgte auf die Lesungen die mit
Spannung erwartete Homilie. Don
Javier Echevarría, der taktvoll in der
Nähe des Gründers verblieb, hatte
ihm die Predigtseiten überreicht.
Nun stand er vor dem Altar und
verlas den Text in einem für die
Verständlichkeit im Freien
notwendigen kräftigen Tonfall.

Mit jener Anziehungskraft und
Überzeugung, die seine Predigten
immer schon kennzeichneten, trug
er sprachgewandt und klar zentrale
Aspekte des ihm von Gott
anvertrauten Geistes vor. Zwar las er
die Homilie ab, doch wirkte sie wie
frei gesprochen; es war deutlich, dass
er mit dem Text äußerst vertraut
war. Er hatte ihn in den Wochen
davor bei seinem Aufenthalt in
Elorrio (Vizcaya) sorgfältig



vorbereitet und wenige Tage vor den
Veranstaltungen in Pamplona
nochmals überarbeitet. Jeder Absatz,
ja jedes Wort dieser Predigt war
Frucht seiner persönlichen
Meditation und seines Wunsches,
allen durch die überreiche
Weitergabe guten Geistes in ihrem
christlichen Leben weiterzuhelfen.

Diese Homilie hat, wie auch
sämtliche pastoralen Schriften, die
der heilige Josefmaria seinen
Kindern und der ganzen Kirche als
Vermächtnis hinterlassen hat, eine
wichtige Grundeigenschaft, die
unabhängig von spezifischen,
zeitlichen oder örtlichen
Gegebenheiten zu sein scheint. Sie ist
aus einem Klima des Gebets, des
Eifers für das Gründungscharisma
heraus entstanden, wahrt die volle
Treue zur Glaubenslehre der
katholischen Kirche und beweist
einen großen Eifer für die Seelen.
Aus dem Herzen und Verstand des



Gründers hervorgegangen, entströmt
ihr der Geist des Opus Dei: eine
treibende Kraft christlichen Lebens
für Menschen in aller Welt und in
verschiedensten Lebensumständen.
Wie es im Werk immer gemacht
wurde, befasst man sich mit diesen
Schriften dankbar und mit einer
gewissen Ehrfurcht. Sie sind mit
jener persönlichen Einstellung zu
lesen und zu meditieren, in der sie
geschrieben wurden: Im Gebet und
mit Engagement für die uns
anvertraute apostolische Aufgabe, in
Treue zur Kirche.

Die Homilie Die Welt
leidenschaftlich lieben beeindruckt
durch die ihr innewohnende
spirituelle Kraft. Sie strahlt die
Atmosphäre des Gebetes und des
Seeleneifers aus, in der sie verfasst
wurde. Der heilige Josefmaria wollte,
dass sie einige Tage vor dem Vortrag
am Campus der Universität von
Navarra im Kreis einer Handvoll



seiner Söhne in seiner Gegenwart
verlesen wird. Die Wirkung die sie
damals in dem kleinen Kreis
entfaltete war gewissermaßen ein
Vorgeschmack jenes Eindrucks, den
sie einige Tage später am Campus
machen sollte und die sie weiterhin
bei allen macht, die sie seither
gelesen haben.

DAS GEWÖHNLICHE LEBEN
HEILIGMÄSSIG LEBEN

Die Überschrift zu diesem Abschnitt
ist das Leitmotiv der Homilie. Die
fünf Worte fassen ihren Inhalt
perfekt zusammen und erlauben uns
sogar, kurz und zutreffend das
Wesentliche der Botschaft des
heiligen Josefmaria zu formulieren:
Das gewöhnliche Leben kann ein
Weg zur Heiligkeit sein; Gott beruft
uns dazu, uns dort zu heiligen. Mit
welch einer Kraft ließ der Herr
diese Wahrheit aufleuchten, als Er
sein Werk eingab! Mit der Demut



dessen, der weiß, dass er ein
Sünder und wenig wert ist – homo
peccator sum (Lk 5,8), sagen wir
mit Petrus –, aber auch mit dem
Glauben dessen, der sich von
Gottes Hand leiten lässt, sind wir
gekommen, um zu sagen, dass
Heiligkeit nicht eine Sache für
Privilegierte ist; dass der Herr alle
ruft; dass Er von allen Liebe
erwartet: von allen, wo immer sie
sich befinden; von allen, gleich
welchen Standes und Berufes.
Denn dieses gewöhnliche,
scheinbar alltägliche Leben kann
Mittel der Heiligkeit sein. Es ist
nicht notwendig, den eigenen
Stand in der Welt zu verlassen, um
Gott zu suchen, wenn der Herr
nicht in einen Orden ruft, denn
alle Wege der Erde können
Gelegenheit zur Begegnung mit
Christus sein5.

Die Homilie unterstreicht diese
grundlegende Lehre und hebt ihre



wichtigsten theologischen und
spirituellen Schlüsselbegriffe hervor.
So betont sie von Anfang an, dass
das alltägliche Leben der wahre
Ort eurer christlichen Existenz
ist6. Wobei der Ausdruck "Ort" hier
natürlich die Gesamtheit der
Gegebenheiten, die unser alltägliches
Leben ausmachen, bezeichnet:
Umstände, Wünsche, Handlungen,
persönliche Sorgen, Beziehungen zu
anderen, Ereignisse usw. Sämtliche
materiellen und geistigen
Wechselfälle unseres Lebens als
gewöhnliche Leute bilden während
der vierundzwanzig Stunden des
Tages den Rahmen unserer
christlichen Existenz: einen als
Kinder Gottes auf Christus hin
gelebten Alltag. Dabei fügt die
"christliche Existenz" dem
"alltäglichen Leben" nichts hinzu –
nur die Absicht, sie mit Hilfe der
Gnade in Christus7 zu leben, sich also
vom Heiligen Geist leiten zu lassen8:
mit übernatürlichem Sinn, in Liebe



und Wahrheit, mit feinfühligem
Gewissen und rechter sittlicher
Einstellung. Kurz gesagt, als Kinder
Gottes. Himmel und Erde scheinen
sich am Horizont zu vereinigen;
aber nein, in euren Herzen ist es,
wo sie eins werden, wenn ihr
heiligmäßig euren Alltag lebt ...9

Durch die Verdienste Christi wurde
uns die Gabe der göttlichen
Adoptivkindschaft geschenkt. In dem
an uns gerichteten Ruf, uns mit Hilfe
der Gnade in allem wie Gotteskinder
zu verhalten, liegt die demütige
Größe der christlichen Existenz. Sie
entfaltet inmitten der Gesellschaft
gewaltige Strahlkraft, sofern wir sie
nicht durch unpassendes Verhalten
verdunkeln. „Ihr seid das Licht der
Welt“10.

Die Stimme des heiligen Josefmaria
verkündete an jenem
Oktobermorgen 1967 mit
außerordentlicher Bestimmtheit: Es



gibt keinen anderen Weg.
Entweder lernen wir,den Herrn in
unserem alltäglichen Leben zu
entdecken oder wir werden ihn
niemals finden11. Dieselbe liebevolle
und väterliche Stimme erinnert
weiterhin alle Christen daran, dass
wir die Pflicht haben, unseren
Mitbürgern, ja der gesamten
heutigen Gesellschaft das wahrhaft
liebenswürdige und
erbarmungsvolle Antlitz Christi zu
zeigen: der Auftrag, ihn in unserem
Leben und durch unser Leben
bekannt zu machen. „So soll euer
Licht vor den Menschen leuchten,
damit sie eure guten Werke sehen
und euren Vater im Himmel
preisen“12.

Ohne Lärm, in Einfachheit und
Wahrhaftigkeit13 inmitten der
gewöhnlichen Gegebenheiten
heiligmäßig zu leben ist, wie wir in
unserem eigenen Leben gesehen
haben, ein Ideal von



außerordentlicher Anziehungskraft.
Aber man kann seine Größe (Die
Würde des Alltags14) nur dann voll
erfassen, wenn man das eigene
Dasein täglich ganz mit
apostolischem Geist und Seeleneifer
erfüllt: Heiligkeit in den kleinen
Dingen, Heiligkeit in der
beruflichen Arbeit, in den Sorgen
eines jeden Tages ... Heiligkeit,
damit wir andere heiligen
können15. Die starken Fundamente
des Weges des Opus Dei – als solcher
von Gott gewollt – werden weiterhin
Tag für Tag in der ganzen Welt
ausgeweitet. Sie verbreiten sich auf
der Grundlage des Glaubens (denn 
ohne den Glauben fehlt das
eigentliche Fundament für die
Heiligung des alltäglichen
Lebens16) und der gelebten Freiheit
des Christen: ganz selbstverständlich,
dabei aber kühn, demütig und ohne
Furcht (diese Vorstellungen von
einem heiligmäßig gelebten Alltag
lassen sich kaum verwirklichen,



wenn man nicht im Besitz jener
vollen Freiheit ist, die dem
Menschen – auch nach der Lehre
der Kirche – aufgrund seiner
Würde als Ebenbild Gottes
zusteht17).

DIE WELT LEIDENSCHAFTLICH
LIEBEN

Ein Satz, den der Gründer des Opus
Dei in der Campus-Predigt schrieb
und den er bei der Ansprache
während der Liturgie dann
besonders betonte, diente als
Inspiration für den Titel, unter dem
die Homilie bekannt geworden ist:
"Die Welt leidenschaftlich lieben".
Der betreffende Satz lautet wie folgt: 
Ich bin Weltpriester, ein Priester
Jesu Christi, der die Welt
leidenschaftlich liebt18. Dieser Satz
legt offen, dass der Titel der Homilie
eine tiefere spirituelle und auch
theologische Bedeutung hat.



Als der heilige Josefmaria die
Homilie verfasste, gab er ihr keinen
Titel. Auch in der ersten Auflage19

und in ersten Veröffentlichungen in
einigen spanischen Medien findet
sich keiner. Erst bei der Übersetzung
in andere Sprachen – wie ins
Französische oder Italienische – legte
man mit Genehmigung des Autors
einen Titel20 fest. Es war das
Italienische Amare il mondo
appassionatamente, das sich direkt
aus dem oben erwähnten Satz
ableitet und das in allen folgenden
Auflagen und Übersetzungen
verwendet wurde. Unter diesem nun
endgültigen Titel wurde die Homilie
in das Buch Gespräche
aufgenommen.

Bei der Liebe zur Welt, von der in der
Homilie die Rede ist, handelt es sich
nicht um ein bloß natürliches
Lieben, wie es jemand empfinden
könnte, der ihre Harmonie und
Schönheit aus einer dem religiösen



Sinn fremden Sicht heraus
betrachtet; ja nicht einmal aus einer
allgemein religiösen Haltung heraus,
in der ein Bezug zu Gott nicht
ausgeschlossen wäre. Der heilige
Josefmaria spricht in seiner Homilie
vielmehr von christlicher Liebe zur
Welt, die er nicht nur als Schöpfung
Gottes betrachtet, wie sie eben einem
Gläubigen eigen ist, sondern vor
allem darüber hinaus als Ort der
persönlichen Begegnung mit
Christus, als Schauplatz auf dem die
Christen berufen sind das
gewöhnliche Leben heiligmäßig zu
leben. Die Welt, die der Gründer des
Opus Dei liebt und zu lieben lehrt, ist
ihrem Wesen nach liebenswert, denn
sie ist aus den Händen Gottes
hervorgegangen. Sie ist Gottes
Werk, und Gott betrachtete sie und
sah, dass sie gut war. (vgl. Gen 1,7
ff)21. In der Liebe zur Welt des
heiligen Josefmaria hallt die
erhabene Lehre, die der Herr dem
Nikodemus gegeben hat, wider: „Gott



hat die Welt so sehr geliebt, dass er
seinen einzigen Sohn hingab“ (Joh
3,16). Das ist die Welt, die er
betrachtet und mit priesterlicher
Liebe liebt: dieselbe, die vom
Schöpfer von Ewigkeit her geliebt
wird, die dann von Christus durch
sein menschliches Leben, seinen Tod
und seine glorreiche Auferstehung
und Himmelfahrt erlöst und geheiligt
wurde.

Die leidenschaftliche Liebe des
heiligen Josefmaria zur Welt brennt
immer innerhalb der Flamme der
Liebe zu Christus und seinem
Erlösungswerk. Es ist eine
apostolische Liebe, auf Erlösung
ausgerichtet, und in diesem Sinne
auch eine priesterliche, vermittelnde
und aufopfernde Liebe, die an der
Liebe zur Welt des Ewigen Priesters,
unseres Herrn Jesus Christus, teilhat.

Der persönliche Bezug des Christen
zur Welt (seine Welt, seine



Beschäftigung, seine tagtägliche
Beziehung zu Menschen und Sachen)
beinhaltet kraft des allgemeinen
Priestertums die Dimension des
Vermittelns. Sie weckt in einer für
die Gnade offenen Seele das
Bestreben, alles zu Gott hinzuführen,
alles auf sein Ziel hin auszurichten:
die Verherrlichung Gottes. Alles
gehört euch, ihr aber gehört
Christus und Christus Gott (1 Kor
1,22-23). Er meint jene
aufsteigende Bewegung, die der
Heilige Geist, der in unseren
Herzen wohnt, in der Welt
hervorrufen will: eine Bewegung,
die von der Erde aufsteigt bis zur
Herrlichkeit Gottes22. Diese Worte
rufen jene anderen ins Gedächtnis: 
Dieser dreifaltige Strom der Liebe
zu den Menschen dauert in
erhabener Weise fort in der
Eucharistie23. Der auf die Christen
und auf die ganze Erde
herabgekommene Strom der
göttlichen Liebe dauert im Opfer des



Altars fort. Und er verlangt eine
Entsprechung durch das Aufsteigen
einer täglich durch die Eucharistie
entflammten Liebe zu Gott und zu
allen geschaffenen Dingen, um die
gesamte erlöste Schöpfung zu ihrem
Schöpfer zurückzuführen. Ein
mitreißendes Ideal – genauso wie die
vom Heiligen Geist in uns entzündete
und ständig entfachte Liebe.

IM GESAMTEN UNERMESSLICHEN
FELD DER ARBEIT

Gott ruft euch auf, Ihm gerade in
den materiellen, weltlichen
Aufgaben des menschlichen Lebens
und aus ihnen heraus zu dienen.
Im Labor, im Operationssaal eines
Krankenhauses, in der Kaserne,
auf dem Lehrstuhl einer
Universität, in der Fabrik, in der
Werkstatt, auf dem Acker, im
Haushalt, in diesem ganzen,
unendlichen Feld der
menschlichen Arbeit wartet Gott



Tag für Tag auf uns24. In gewissem
Sinne standen jene mehreren
tausend Menschen, die an jenem 8.
Oktober 1967 aufmerksam zuhörten,
für all jene, die von 1928 bis zum
Ende der Zeit durch seine Botschaft
der Heiligkeit aufgebaut wurden und
immer wieder aufgebaut werden.
Am Campus der Universität von
Pamplona fand sich vor dem
Gründer gewissermaßen in geraffter
Form das ganze, unendliche Feld
der Arbeit: die Welt der
gewöhnlichen Männer und Frauen,
ihr tägliches Leben, in dessen Mitte
Gott in seiner Güte jene ständige
Quelle von Licht und christlichem
Geist zum Keimen gebracht hat, den
Geist des Opus Dei.

„Seht euch die Vögel des Himmels
an .... Lernt von den Lilien, die auf
dem Feld wachsen“ sprach Jesus zu
den Menschen, die Ihm bei der
Bergpredigt zuhörten. Er veranlasste
sie damit, über die wohlwollende



Gegenwart Gottes unter uns
nachzudenken, über seine väterliche
Vorsehung25. Ebenso wollte der Herr
durch den heiligen Josefmaria seine
Botschaft im Schoß der Kirche und in
der ganzen Welt zum Klingen
bringen. Dass es nicht an Menschen
fehle, die mittels der Wärme des
Geistes des Opus Dei den christlichen
Sinn des alltäglichen Lebens deutlich
zu machen wissen. Seid davon
überzeugt: Jede noch so alltägliche
Situation birgt etwas Heiliges,
etwas Göttliches in sich, und euch
ist es aufgegeben, das zu
entdecken26. Dieses göttliche quid
divinum, das jeder von uns
entdecken muss und anderen helfen
soll, es zu entdecken, ist ganz einfach
den Willen Gottes in den kleinen
und großen Ereignissen seines
Lebens zu erkennen27. Darin liegt,
was dem gewöhnlichen Leben
übernatürlichen Wert und Sinn
verleiht. Dort sagt Gott, was er von
jedem von uns erwartet.



Wieviele Bereiche eures Lebens
werden durch diese Wahrheit
erhellt!28 sagt uns der heilige
Josefmaria auch heute mit seinen
damals gesprochenen Worten. In
Wirklichkeit wird durch diese
Wahrheit in erster Linie zuerst
einmal die Seele selbst, der Verstand
und das Gewissen erleuchtet. Und so
wird die Betrachtung von
Ereignissen und Dingen mit neuem
Licht erfüllt und gereinigt. Wenn wir
die Welt, in der wir leben und in der
wir als Mitglieder der
menschlichen Gesellschaft29

wirken, mit christlichen Augen, mit
dem Blick eines Kindes Gottes
betrachten, dann werden wir durch
ihre Schönheit zur Schönheit ihres
Schöpfers und durch ihre Größe zur
Größe der schöpferischen Liebe
geführt.

Wir wollen die von Gott in Liebe
erschaffene und für uns, seine
Kinder, in Christus erlöste Welt, diese



uns zur Heiligung übergebene reale
Welt des Alltäglichen dem Herrn –
ihrem Herrn – zu Füßen legen. Sie
weckt in uns Liebe, fordert unsere
Arbeit und drängt uns zu
apostolischem Eifer. Letztlich ruft sie
zu einem großzügigen und mutigen,
mit apostolischem Sinn und Streben 
heiligmäßig gelebten Alltag auf.Ein
heiligmäßiges Leben mitten in den
irdischen Wirklichkeiten (...) – ist
das heute nicht der ergreifendste
Ausdruck der magnalia Dei (Sir
18,4), des machtvollen Erbarmens,
das Gott zu allen Zeiten bewiesen
hat und stets weiter beweist, um
die Welt zu retten?30

Autor:A. Aranda.

1 Hl. Josefmaria Escrivá, Die Welt
leidenschaftlich lieben, in Gespräche
mit Msgr. Escrivá de Balaguer, 2.



Auflage, Köln 1971. In der Folge
werden daraus entnommene Texte
nur mit den Nummern zitiert, die in
diesem Buch am Beginn des
jeweiligen Abschnittes angeführt
sind. Die beigefügten
Kleinbuchstaben geben an, im
wievielten Absatz desselben das Zitat
zu finden ist.

2 Gespräche, 113b.

3 Im Feuer der Schmiede, 934.

4 Vgl. Gespräche, 113d.

5 Brief 24.3.1930, Nr. 2, zitiert nach
Burkhart – López, Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des heiligen
Josefmaria, Band 1, Köln 2015, S. 9f.

6 Gespräche, 113e.

7 Vgl. Gal 2,20; 2 Kor 13,5; Röm 8,10; 
Kol 1,27; Eph 3,17; etc.

8 Vgl. Röm 8,14.



9 Gespräche, 116b.

10 Mt 5,14.

11 Gespräche, 114c.

12 Mt 5,16.

13 Gespräche, 123a.

14 Titel der Homilie in Freunde
Gottes, 1 –22.

15 Freunde Gottes, 18.

16 Gespräche, 123d.

17 Gespräche, 117b.

18 Gespräche, 118b.

19 Diese erste Ausgabe wurde in
„Ediciones Magisterio Español, S.A.“,
Madrid, gedruckt und während der
Messe unseres Vaters in Pamplona
veröffentlicht. Am Titelblatt steht:
Homilie gehalten von se. Exz., dem
hochwürdigen Herrn Mons.



Josemaría Escrivá de Balaguer
Großkanzler der Universität von
Navarra während der am Campus
der Universität im Rahmen der
Generalversammlung der
Gesellschaft der Freunde der
Universität gefeierten Messe 8.
Oktober 1967 Pamplona MCMLXVII.
Sie umfasste 16 Seiten.

20 In beiden Fällen wurde der Titel
durch Worte aus dem Text der
Homilie angeregt. Im Französischen
nannte man sie „Le matérialisme
chrétien“ (vgl. „La Table Ronde“, Nr.
239-240, November – Dezember 1967,
Seiten 231-241); im Italienischen
wurde sie « Amare il mondo
appassionatamente » genannt (vgl
„Studi Cattolici“ Nr. 80, November
1967, Seiten 35 – 40).

21 Gespräche, 114a.

22 Gespräche, 115c.

23 Christus begegnen, 85.



24 Gespräche, 114b.

25 Vgl. Mt 6,26-28.

26 Gespräche, 114b.

27 Gespräche, 116d.

28 Gespräche, 116d.

29 Gespräche, 116d.

30 Gespräche, 123a.

A. Aranda

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/zur-heiligung-der-welt/
(28.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/zur-heiligung-der-welt/
https://opusdei.org/de/article/zur-heiligung-der-welt/

	Zur Heiligung der Welt

