
opusdei.org

Wie Gott uns haben
möchte: als Christen
aus einem Guss

Viele Menschen haben den
Drang, mit ihrem Schicksal zu
hadern. Sie wollen ihren Platz
wechseln oder klagen "Ach,
wenn doch...". Wer glaubt, dass
Gott dauernd bei uns ist, wird
sich immer geradlinig und
verantwortlich verhalten, und
in allem Menschlichen eine
Spur Göttlichkeit entdecken.
Das Ergebnis ist eine Einheit
des Lebens als Christ, auch
wenn diese - nach Worten des
Katechismus - nicht immer
leicht erreichbar ist. (Zweiter



Teil zum Thema Einheit des
Lebens)

02.06.2017

„Gott ist es, der in euch das Wollen
und das Vollbringen bewirkt, noch
über euren guten Willen hinaus“,
schreibt der hl. Paulus an die
Philipper (Phil 2, 13). Der Herr ist es,
der aus unserem Leben eine Einheit
macht: Von ihm kommen wir, zu ihm
gehen wir, und er begleitet uns ganz
aus der Nähe auf unserem irdischen
Weg, auf unserem Weg per agrum,
durch das große Feld dieser Welt
(vgl. Mt 13, 38). Jesus Christus ist
„via, veritas et vita: der Weg, die
Wahrheit und das Leben“ (Joh 14, 6).
Wahrheit und Leben, kommentiert
der hl. Augustinus, weil er Gott ist;
Weg, weil er Mensch ist[i]. Diese
Wirklichkeit erfüllt uns mit Frieden.
Unser Lebensweg, der manchmal



eben ist, andere Mal jedoch
gefährlich und schwierig, ist nicht
weit entfernt vom Ziel, denn das Ziel
selbst ist schon da in spe, in der
Hoffnung bei jedem Schritt. „Er
selbst, schreibt der hl. Thomas, ist
zugleich der Weg und sein Ziel. Weg
ist er seiner Menschheit gemäß, Ziel
gemäß seiner Gottheit“[ii].

Mit der „Menschwerdung des Sohnes
Gottes, der untrennbar eins
geworden ist mit dem Menschen in
Jesus Christus, nimmt Jesus selbst
den Weg durch die menschliche
Wüste wieder auf, indem er durch
den Tod hindurchgeht und zur
Auferstehung gelangt. Er nimmt
dabei die gesamte Menschheit mit
sich zu Gott. Jetzt ist Jesus nicht mehr
an einen Ort und eine bestimmte Zeit
gebunden, sondern sein Geist, der
Heilige Geist, geht von ihm aus und
gelangt in unsere Herzen. So vereint
er uns mit Jesus und durch ihn mit
dem Vater – mit dem einen und



dreifaltigen Gott“[iii]. Die Einheit des
Lebens besteht in dieser Erhebung
des Menschlichen zur
übernatürlichen Ordnung, es ist die
Inkarnation des Göttlichen im
Menschlichen. „Wenn wir unsere
Verantwortung als Kinder Gottes
ernst nehmen, begreifen wir, dass
Gott uns echt menschlich haben will.
Unser Kopf soll den Himmel
berühren, aber beide Füße müssen
fest auf dem Boden stehen. Der Preis
eines Lebens als Christ besteht nicht
in der Verleugnung unseres
Menschseins, nicht in einer
Vernachlässigung von Tugenden, die
andere Menschen, ohne Christus zu
kennen, besitzen. Nein, der Preis
eines jeden Christen ist das erlösende
Blut Jesu Christi; und ich wiederhole
es, unser Herr will uns sehr
menschlich und sehr vergöttlicht,
jeden Tag von neuem bemüht, Ihn
nachzuahmen, der perfectus Deus, 
perfectus homo, ganz Gott, ganz
Mensch ist.“[iv]



„Wenn du wüsstest, worin die Gabe
Gottes besteht und wer es ist, der zu
dir sagt: Gib mir zu trinken!, dann
hättest du ihn gebeten, und er hätte
dir lebendiges Wasser gegeben“ (Joh
4, 10). In seinem Durst zeigt Christus
der samaritischen Frau seine
Menschheit und in seinem
Versprechen lebendigen Wassers
seine Gottheit. „Herr, gib mir dieses
Wasser, damit ich keinen Durst mehr
habe“, antwortet die Frau, die zu
verstehen beginnt, dass der, der
spricht, nicht irgendein Galiläer ist.
Die Samariterin gibt die
Selbstgenügsamkeit dessen, der
glaubt, sein Leben alleine meistern
zu können, auf und bittet stammelnd
um die Gabe Gottes, denn nur er
vermag den Durst unseres Herzens
zu stillen. Es ist nicht möglich, ohne
Gott zu Gott zu gelangen, wenn der
Geist nicht bewirkt, dass Christus in
uns lebt.

Da sein, wo Gott uns haben möchte



„Das weite Feld unserer christlichen
Berufung, diese Einheit des Lebens,
deren Nerv die Gegenwart Gottes,
unseres Vaters, ist, kann und muss
eine tägliche Wirklichkeit sein.“[v]
Diese Überzeugung brachte den hl.
Josefmaria schon in den ersten
Jahren des Werkes dazu, „ oftmals
auf die Gegenwart Gottes
hinzuweisen in persönlichen
Gesprächen, in Vorträgen und
immer“[vi], selbst in seinen Briefen.
„Weiter voran in der Gegenwart
Gottes! Es ist gut, dass du dich daran
gewöhnst, alle Dinge auf ihn zu
beziehen und ihm für alles zu
danken.“[vii]

Um unsere Pflicht im Alltag zu
erfüllen, brauchen wir zusammen
mit der Gegenwart Gottes, der tiefen
Überzeugung, „dass Gott dauernd bei
uns ist“[viii], die Demut, da zu
wirken, wo Gott uns hingestellt hat,
an unserem Platz zu sein, vielleicht
verborgen, aber ganz wir selbst bei



der Arbeit, die die anderen von uns
erwarten. Ausdauer, Beharrlichkeit
und Gehorsam lassen uns geradlinig
und reif werden. Aufgrund der
Erfahrung des göttlichen Rufes, das
Werk gegen seinen Willen zu
gründen, betonte der hl. Josefmaria
die Bedeutung der Demut, die darin
besteht zu dienen, ohne einen
anderen Ehrgeiz als den, die göttliche
Gnade unterstützen zu wollen. Im
Gegensatz dazu beschrieb er einen
Aspekt des Drangs, immer den Platz
wechseln zu wollen, den es in
gewissen klerikalen Kreisen häufig
gab und der sich von echter Hingabe
im religiösen Leben unterscheidet,
die für die Kirche so nötig ist.

Er empfand – so sagte er – einen so
großen Widerwillen gegen jeglichen
menschlichen Ehrgeiz, selbst wenn
er zulässig ist, dass es gegen seinen
Willen geschah, wenn Gott sich in
seiner Barmherzigkeit für die
Gründung des Opus Dei seiner hatte



bedienen wollen, obwohl er sich
doch als Sünder sah. „Ihr kennt zur
Genüge meine Aversion gegen diese
Neigung bestimmter Menschen,
Neues zu gründen, es sei denn, es
gibt übernatürliche Gründe dafür,
über die die Kirche zu befinden hat.
Ich meinte und meine es noch heute,
dass es schon viel zu viele
Gründungen und Gründer gibt. Ich
sah die Gefahr, einer Art
Gründungswahn zum Opfer zu
fallen, der dazu führt, unnötige
Institutionen aus lächerlichen
Gründen ins Leben zu rufen. Ich
dachte, und vielleicht war ich
ungerecht in meiner
Einschätzung,dass in manchen Fällen
der Gründungszweck keine Rolle
spielte: man war nur darauf aus,
etwas Neues zu schaffen und sich
Gründer nennen zu können.“[ix]

Glaubwürdigkeit im täglichen
Leben



Die Berufung schenkt eine neue
Perspektive und weist zugleich einen
sicheren Weg, den man Tag für Tag
ein Leben lang zurücklegt. Anfangs
wussten wir nicht, worum der Herr
uns bitten würde, aber wir hatten
den Wunsch, immer Ja zu sagen und
so die Hingabe des ersten Tages zu
aktualisieren, als wir ihm alles aus
Liebe und für immer schenkten;
denn „unwiderruflich sind Gnade
und Berufung, die Gott
gewährt“ (Röm 11, 29). Die Berufung,
dieser Keim, den Gott uns ins Herz
gelegt hat, muss wachsen, um vielen
anderen Licht und Wärme zu geben
und schließlich ein fruchtbarer
Baum zu werden. Das ist eine
Wirklichkeit, die unser Leben und
unser ganzes Sein prägt und zu einer
Einheit werden lässt. Sie schenkt
Sinn, Sicherheit und Harmonie.

Da, wo Gott uns hingestellt hat, leben
wir in Übereinstimmung mit dem,
was wir sind, zusammen mit den



Menschen unseres Umfelds, ohne
von Dingen zu träumen, die nicht zu
dem passen, was wir sind und sein
sollen. Der hl. Paulus lädt die
Thessalonicher ein zu arbeiten, um
ihren Unterhalt zu verdienen und
einander dabei zu unterstützen (vgl. 
Thess 3, 6-15). Diese Stimmigkeit im
Leben, die existiert, weil man betet
und eine tiefe Kenntnis der Lehre
der Kirche hat, bewirkt, dass man
seine Pflichten erfüllt. Das beginnt
zum Beispiel damit, dass man eine
Verabredung einhält, obwohl man
stattdessen etwas anderes,
Interessanteres tun könnte und
reicht dahin, dass man in
öffentlichen Verkehrsmitteln ein
Ticket löst, auch wenn kein
Kontrolleur da ist, und ebenso dass
man seine Steuern ehrlich bezahlt.

So zu leben bedeutet, die Mahnung
des Herrn in die Tat umzusetzen:
„Euer Ja sei ein Ja, euer Nein ein
Nein; alles andere stammt vom



Bösen“ (Mt 5, 37). Christus weist uns
auf eine Art zu sprechen hin, auf
einen christlichen Lebensstil, der mit
der Gegenwart Gottes einhergeht,
der „ehrfürchtigen Achtung vor
seiner Gegenwart, die durch jede
unserer Aussagen bezeugt oder
verhöhnt wird“[x], die sich darin
konkretisiert, dass wir nie lügen,
selbst wenn wir uns dadurch aus
einer schwierigen Situation retten
könnten oder auch darin, dass wir
uns mit Würde verhalten, selbst
wenn keiner uns sieht. Auch
verlieren wir nicht die
Beherrschung, wenn wir am Steuer
sitzen oder Fußball spielen, unter
dem Vorwand, es sei normal, dass
man bei solchen Gelegenheiten alle
Vorsätze über Bord wirft. Das Zweite
Vatikanische Konzil fordert die
Getauften schließlich auf, „nach
treuer Erfüllung ihrer irdischen
Pflichten zu streben, und dies im
Geist des Evangeliums. (…); nach
Maßgabe der jedem zuteil



gewordenen Berufung sind sie,
gerade durch den Glauben selbst
umso mehr zu deren Erfüllung
verpflichtet“[xi].

Apostel sein

An der Hand des Papstes haben wir
gerade ein Jahr der Barmherzigkeit
durchlebt. In der Barmherzigkeit
zeigt sich nicht nur die Allmacht
Gottes, sondern auch unser Glaube
an ihn. Nur die Barmherzigkeit
schafft eine „Harmonie zwischen
Glauben und Leben“[xii], wie
Jakobus in seinem Brief schreibt:
„Wenn ein Bruder oder eine
Schwester ohne Kleidung ist und
ohne das tägliche Brot und einer von
euch zu ihnen sagt: Geht in Frieden,
wärmt und sättigt euch!, ihr gebt
ihnen aber nicht, was sie zum Leben
brauchen – was nützt das? So ist
auch der Glaube für sich allein tot,
wenn er nicht Werke vorzuweisen
hat“ (Jak 2, 15-17).



„Jeder Tag, meine geliebten Kinder,
soll Zeugnis geben von unserem
Eifer, die göttliche Sendung zu
erfüllen, die der Herr uns aus
Barmherzigkeit anvertraut hat. Das
göttliche Herz ist barmherzig,
erbarmt sich der Menschen und
kommt ihnen entgegen. Unsere
Hingabe im Dienst der Seelen ist
Ausdruck dieser Barmherzigkeit
Gottes, nicht nur uns, sondern der
ganzen Menschheit gegenüber. Er
hat uns gerufen, damit wir im
alltäglichen, gewöhnlichen Leben
heilig werden, damit wir anderen
diesen Weg eröffnen, sich im eigenen
Stand, mitten in der Welt zu heiligen
– providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1 Petr 5,
2) - gemäß dem Willen Gottes auf
kluge Weise, spontan und ohne
Zwang.“[xiii] Die Barmherzigkeit
führt uns dazu, das Beste für die
anderen zu wollen. Deshalb
bemühen wir uns um ihre
menschliche und christliche Bildung,



damit sie im Rahmen des Möglichen
nicht auf Abwege geraten, die das
wahrhaft menschliche Leben
zerstören, wie Drogen, Scheidung,
Abtreibung, Euthanasie. Der
übernatürliche Blick hilft uns, mehr
das Gute wahrzunehmen, das in
jedem Menschen steckt, als uns bei
den Fehlern aufzuhalten. „Ich
unterteile die Menschen nicht in gute
und böse.“[xiv] Das ist der liebende
Blick, den der Heilige Geist unserer
Seele schenkt. In einem Kommentar
zum Mandatum novum sagte uns
unser Vater: „Setzt das immer in die
Tat um, meine Kinder, ertragt mit
Freude die Fehler eurer
Mitmenschen!Macht es nicht wie der
Mistkäfer, der zwischen seinen
Beinchen eine Kugel aus Schmutz
formt, die er sich dann auflädt. Seid
wie Bienen, die von Blume zu Blume
fliegen und das Gute herausziehen,
das in ihnen steckt, und es in süßen
Honig verwandeln, in einen Nektar,
der in euren Geschwistern den



Geruch der Heiligkeit erzeugt. Mit
einem Wort: Liebt einander
sehr!“[xv]

Als Christen haben wir eine Sendung:
die Welt zur Ehre Gottes zu gestalten.
„Das ist der Moment, der Phantasie
freien Lauf zu lassen zum Thema
Barmherzigkeit, um viele neue
Initiativen ins Leben zu rufen, die
Frucht der Gnade sind. Die Kirche
muss heutzutage‚ viele andere
Zeichen’ verkünden, die Jesus
vollbracht hat, die ‚nicht
aufgeschrieben sind’ (Joh 20, 30), als
beredtes Zeugnis der fruchtbaren
Liebe Christi und der Gemeinschaft,
die aus ihm lebt.“[xvi] Dieser
apostolische Horizont, der uns eint,
ist uns keineswegs äußerlich. Unser
Vater „sprach normalerweise
weniger davon, Apostolat zu machen,
als Apostel zu sein“[xvii]. Er fügte
hinzu, dass Apostolat „eine ständige
Haltung (…) ist, eine innere
Einstellung, die ihrer Natur nach das



gesamte Leben prägt“[xviii]. Echtes
Apostolat lässt sich weder auf
bestimmte Aufgaben reduzieren,
noch instrumentalisiert es die
Menschen. Es handelt sich vielmehr
darum, die Liebe Gottes durch unser
Leben spürbar werden zu lassen.
Dabei ist uns klar, dass jeder
Einzelne in freier Hingabe dafür
verantwortlich ist, seine Berufung
und seine Fähigkeiten mit Freude zu
entfalten.

Echt christliche Bildung

Das Werk bemüht sich um die
Bildung aus einer ganzheitlichen
Sicht der christlichen Botschaft
heraus. Auf diese Weise kann eine
echte Lebenseinheit in Christus
erreicht werden, in der die göttliche
Gnade mit Freude aufgenommen
wird. Der Katechismus der
Katholischen Kirche ist ein guter
Referenzpunkt dieser einheitlichen
Sicht. In ihm „sind die vier Teile



miteinander verbunden: das
christliche Geheimnis ist Gegenstand
des Glaubens (erster Teil); es wird in
den liturgischen Handlungen gefeiert
und mitgeteilt (zweiter Teil); es ist
gegenwärtig, um die Kinder Gottes
bei ihrem Tun zu erleuchten und zu
unterstützen (dritter Teil); es bildet
die Grundlage für unser Gebet,
dessen bevorzugter Ausdruck das
„Vaterunser“ ist, und es bildet den
Gegenstand unseres Bittens, unseres
Lobes und unseres Fürbittgebetes
(vierter Teil)“[xix]. Lehre, Liturgie,
geistliches Leben und Moral sind
untrennbar miteinander verbunden.
Jesus Christus ist „der Weg, die
Wahrheit und das Leben“ (Joh 14, 6).
Daher erleuchtet die Wahrheit nicht
nur, sondern sie regt an, leitet und
drängt, sie ist Nahrung (vgl.Ps 23)
und befreiende Lehre.

Gott hat den hl. Josefmaria erwählt,
das Opus Dei im Schoß der Kirche zu
gründen[xx], wo er es in seinem



eigenen Leben Gestalt annehmen
ließ. Der Geist des Werkes, der von
Gott stammt, wächst jetzt in seinem
Volk durch seine Töchter und Söhne.
Die Bildung entwickelt sich
innerhalb dieses Rahmens: Heilige
Schrift, apostolische Tradition
(Kirchenväter), kirchliches Lehramt
(insbesondere der Katechismus der
Katholischen Kirche und das Lehramt
des Papstes), Liturgie (Sakramente),
Gebet, Leben der Heiligen. Mit der
im Gebet vertieften Kenntnis des
Lebens und der Lehren des hl.
Josefmaria führt die erhaltene
Bildung die Gläubigen des Werkes
dazu, die verschiedenen
Dimensionen des Glaubens und ihrer
Berufung miteinander zu verbinden
und den Geist des Opus Dei im Licht
der Schrift, der Tradition und des
Lehramtes zu verstehen und
darzustellen. So kann eine
durchschlagende Botschaft
ausgewogen vermittelt werden; denn
sie entwickelt sich auf demselben 



humus, demselben fruchtbaren
Boden, auf dem der hl. Josefmaria
das Werk sah und verstand.

Die Bildung ist für eine weitere
Entwicklung offen, da sie dem Gebet
und dem wirklichen Leben
entstammt, das aus Kämpfen besteht,
die von der Gnade Gottes begleitet
werden, sowie aus den vielfältigsten
Ereignissen und Situationen. „Der
Dekalog bringt das gottbezogene und
das gesellschaftliche Leben des
Menschen in eine Einheit.“[xxi] So
„bewahrt der keusche Mensch die in
ihm angelegten Lebens- und
Liebeskräfte unversehrt. Diese
Unversehrtheit sichert die Einheit
der Person; sie widersetzt sich jedem
Verhalten, das diese Einheit
beeinträchtigen würde. Sie duldet
keine Doppelleben und keine
Doppelzüngigkeit (vgl. Mt 5,
37)“[xxii]. Das Gleiche gilt für die
anderen Tugenden, die das
christliche Leben prägen. Das ganze



Leben unserer Lieben Frau trug das
Siegel dieser Einheit des Lebens. Am
Fuß des Kreuzes wiederholt sie
dasfiat der Verkündigung.

Das Werk ist entstanden und breitet
sich aus, um der Kirche zu dienen
und zu ihrem Aufbau beizutragen.
Wir wollen Christus unter den
Menschen gegenwärtig machen.
Alles geht auf Jesus zurück: In
unserem Einsatz für die
Evangelisierung„ist es Christus, um
den es uns geht, nicht um uns“[xxiii].
So führen wir die Menschen zu
Christus, gestützt auf unseren
Lebensplan und die liebende
Gegenwart des Einen und
Dreifaltigen Gottes. „Wer in mir
bleibt und in wem ich bleibe, der
bringt reiche Frucht; denn getrennt
von mir könnt ihr nichts
vollbringen.“ (Joh 15, 5).

Guillaume Derville



[i] Vgl. Hl. Augustinus, Predigt 341, 1,
1: PL 39, 1493.

[ii] Hl. Thomas v. Aquin, Kommentar
zum Johannesevangelium (Kap. 14.
Lekt. 21) im Stundenbuch, Lesung
vom Samstag der 9. Woche im
Jahreskreis.

[iii] Benedikt XVI, Ansprache,
21.3.2009.

[iv] Hl. Josefmaria, Freunde Gottes,
75.

[v] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 11.

[vi] Hl. Josefmaria, Persönliche
Aufzeichnungen 1160 (16.3.1934), 
daselbst, 478.

[vii] Hl. Josefmaria, Brief an Luis de
Azúa (5.8.1931), zit. in J.L. González
Gullón, DYA. La Academia y



Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016, 242.

[viii] Hl. Josefmaria, Der Weg, 267.

[ix] Hl. Josefmaria, Brief 9.1.1932, 84
(vgl. A. Vazquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei, Bd. 1; Adamas
Verlag, Köln 2001, S. 304).

[x] Katechismus der Katholischen
Kirche, 2153.

[xi] II. Vatikan. Konzil, Gaudium et
spes, 43.

[xii] Hl. Joh. Paul II., Enz. Veritatis
splendor (6.8.1992), 26.

[xiii] Hl. Josefmaria, Brief 24.3.1930, 1
(teilweise zit. in A. Vázquez de Prada,
Der Gründer des Opus Dei, Bd. 1;
Adamas Verlag, Köln 2001, 287, und
P. Berglar, Opus Dei. Leben und Werk
des Gründers Josemaría Escrivá de
Balaguer,).



[xiv] Hl. Josefmaria, Instruktion,
08.12.1941, 35.

[xv] Hl. Josefmaria, Während er
unterwegs mit uns redete, 320 (AGP,
Bibliothek, P18).

[xvi] Papst Franziskus, Apostolischer
Brief Misera et Misericordia
(20.11.2016), 18.

[xvii] „Trabajo, santificación
del“ (Arbeit, Heiligung der) in 
Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo – Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos 2013, 1206.

[xviii] ebd. 1207.

[xix] Hl. Joh. Paul II., Apost.
Konstitution Fidei Depositum, mit der
der Katechismus der Katholischen
Kirche veröffentlicht wurde, 11. 10.
1992.



[xx] Vgl. Tagesgebet der Messe vom
hl. Josefmaria.

[xxi] Katechismus der Katholischen
Kirche, 2069.

[xxii] Katechismus der Katholischen
Kirche, 2338.

[xxiii] Hl. Josefmaria, Christus
begegnen,163.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/wo-gott-uns-haben-mochte-zur-

einheit-des-lebens-ge/ (21.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/wo-gott-uns-haben-mochte-zur-einheit-des-lebens-ge/
https://opusdei.org/de/article/wo-gott-uns-haben-mochte-zur-einheit-des-lebens-ge/
https://opusdei.org/de/article/wo-gott-uns-haben-mochte-zur-einheit-des-lebens-ge/

	Wie Gott uns haben möchte: als Christen aus einem Guss

