
opusdei.org

Wie ein Flüstern in
der Seele: Die Stille
Gottes

Die Stille ist oft „der Ort“, wo
Gott uns erwartet, damit wir
ihn hören können – statt des
Geräusches unserer eigenen
Stimme.

14.09.2018

 Das Buch Exodus berichtet, wie Gott
in Glanz und Glorie Mose auf dem
Sinai erschien: Der Berg bebte, Mose
redete und Gott antwortete ihm
unter Blitz und Donner ( Ex



19,16-22). Das Volk hörte es und war
beeindruckt von der Macht und
Majestät Gottes. Aber auch wenn es
im Laufe der Geschichte Israels noch
weitere ähnliche Erscheinungen
Gottes gab 1, meist zeigte sich Gott
seinem Volk auf andere Weise: nicht
im strahlenden Licht, sondern in der
Stille, in der Dunkelheit.

Einige Jahrhunderte nach Mose
schlug der Prophet Elija bei seiner
Flucht vor der Verfolgung durch
Isebel auf Drängen Gottes denselben
Weg auf den heiligen Berg ein. Er
suchte Schutz in einer Höhle und
erlebte hier die gleichen Zeichen
göttlicher Gegenwart wie im Buch
Exodus: Erdbeben, Sturm, Feuer.
Doch Gott war nicht da. Nach dem
Feuer, so lesen wir weiter in der
Heiligen Schrift, folgte ein Säuseln
einer sanften Brise. Elija verhüllte
sein Gesicht mit dem Mantel und trat
heraus, um Gott zu begegnen. Und da
war es, dass Gott zu ihm sprach (vgl.



1 Kön 19,9-18). Der hebräische Text
sagt wörtlich, dass Elija „das Säuseln“
oder „die Stimme einer sanften Stille
(demama)“ hörte.

Die Septuaginta und die Vulgata
haben das Wort mit „einer sanften 
Brise“ übersetzt, wahrscheinlich um
dem offensichtlichen Widerspruch
zwischen Säuseln oder Stimme
einerseits und Stille andererseits zu
entkommen. Nichtsdestotrotz
bedeutet das Wort demama Stille. Mit
dem Paradoxon bringt der heilige
Schriftsteller zum Ausdruck, dass die
Stille nicht leer, sondern voll der
göttlichen Gegenwart ist. „Die Stille
hütet das Geheimnis“ 2, das
Geheimnis Gottes. Und die Heilige
Schrift lädt uns ein, in diese Stille
einzutreten, wenn wir Gott finden
wollen.

WIE EIN FLÜSTERN IST DAS WORT,
DAS WIR VON IHM VERNEHMEN



Diese Art Gottes sich zu äußern,
bereitet uns allerdings
Schwierigkeiten. Die Psalmen
bringen dies wortreich zum
Ausdruck: Schweig doch nicht, o
Gott, bleib nicht still, o Gott, bleib
nicht stumm! (Ps 83,2). Warum
verbirgst du dein Gesicht? (Ps
44,25). Warum sollen die Völker
sagen: „Wo ist denn ihr Gott“? (Ps
115,2).

Mittels des heiligen Texts legt Gott
selbst uns diese Fragen auf die
Lippen und in unser Herz: Er will,
dass wir sie ihm stellen, dass wir sie
in der Schmiede des Gebetes
betrachten. Es sind wichtige Fragen.
Einerseits weil sie direkt auf die Art
und Weise der gewöhnlichen
Selbstoffenbarung Gottes, auf Gottes
Logik abzielen – und uns zu
verstehen helfen, wie wir sein Antlitz
suchen und seine Stimme hören
können. Andererseits weil sie zeigen,
dass die Schwierigkeit, Gottes Nähe



vor allem in schwierigen
Lebenslagen zu erfassen, eine
Erfahrung ist, die Gläubigen und
Nicht-Gläubigen gemeinsam ist, auch
wenn sie jeweils eine andere Form
annimmt. Der Glaube und das Leben
der Gnade lassen Gott nicht deutlich
in Erscheinung treten, auch der
Glaubende kann die scheinbare
Abwesenheit Gottes erfahren.

Warum schweigt Gott? Nicht selten
präsentiert uns die Heilige Schrift
sein Schweigen, seine Ferne als
Konsequenz auf die Untreue des
Menschen. So heißt es zum Beispiel
im Buch Deuteronomium: Dann
wird dieses Volk sich erheben; man
wird in seiner Mitte Unzucht
treiben, indem man den fremden
Göttern des Landes nachfolgt, in
das es jetzt hineinzieht, es wird
mich verlassen und den Bund
brechen, den ich mit ihm
geschlossen habe (…). Aber ich
werde an jenem Tag mein



Angesicht nur noch mehr
verbergen wegen all des Bösen, das
dieses Volk getan hat; denn es hat
sich anderen Göttern zugewandt
(Deut 31,16-18). Die Sünde, der
Aberglaube, ist wie ein Schleier, der
das Antlitz Gottes verdunkelt, den
Blick auf ihn verhindert; sie ist wie
Lärm, der ihn unhörbar macht. Und
Gott wartet geduldig hinter dieser
Trennwand, die wir zwischen uns
und ihm aufstellen, er wartet auf den
passenden Augenblick, um wieder
mit uns zusammenzukommen. Ich
schaue dich nicht mehr zornig an,
denn ich bin gütig (Jer 3,12).

Mehr als dass Gott schweigt,
geschieht also häufig, dass wir ihn
nicht zu Wort kommen lassen, dass
wir nicht auf ihn hören, weil in
unserem Leben zu viel Lärm
vorhanden ist. „Es gibt nicht nur die
physische Gehörlosigkeit, die den
Menschen weitgehend vom sozialen
Leben abschneidet. Es gibt eine



Schwerhörigkeit Gott gegenüber, an
der wir gerade in dieser Zeit leiden.
Wir können ihn einfach nicht mehr
hören – zu viele andere Frequenzen
haben wir im Ohr. Was über ihn
gesagt wird, erscheint
vorwissenschaftlich, nicht mehr in
unsere Zeit passend. Mit der
Schwerhörigkeit oder sogar Taubheit
Gott gegenüber verlieren wir
natürlich auch unsere Fähigkeit, mit
ihm und zu ihm zu sprechen. Auf
diese Weise aber fehlt uns eine
entscheidende Wahrnehmung.
Unsere inneren Sinne drohen
abzusterben. Mit diesem Verlust an
Wahrnehmung wird der Radius
unserer Beziehung zur Wirklichkeit
überhaupt drastisch und gefährlich
eingeschränkt. Der Raum unseres
Lebens wird in bedrohlicher Weise
reduziert.“ 3

Doch manchmal ist der Fall nicht der,
dass der Mensch Gott gegenüber
taub ist, es scheint eher so, dass Gott



nicht hört, dass er untätig bleibt. Das
Buch Ijob zeigt etwa, wie eine
Antwort Gottes selbst auf die Gebete
dieses sich im Unglück befindlichen
Gerechten auf sich warten lassen
kann. Wie ein Flüstern ist das
Wort, das wir von ihm vernehmen
(Job 26,14). Auch die menschliche
Alltagserfahrung zeigt, in welchem
Ausmaß der Bedarf an einem Wort
oder einer Hilfe von Gott manchmal
wie im leeren Raum schwebt. Das
Erbarmen Gottes, von dem die
Heilige Schrift und die christliche
Katechese so oft sprechen, kann für
jemanden, der eine schmerzliche
Situation – eine Krankheit oder
Ungerechtigkeit – durchmacht, in der
er trotz seines Gebetes scheinbar
keine Antwort erhält, manchmal
schwer zu fassen sein. Warum erhört
Gott nicht? Warum kommt er nicht
zu Hilfe, wenn er ein Vater ist, da er
es ja vermag? „Die Ferne Gottes, die
Dunkelheit und Problematik um ihn,
sind heute intensiver denn je. Sogar



wir, die wir uns bemühen, gläubig zu
sein, haben oft diesen Eindruck, dass
Gottes Wirklichkeit unseren Händen
entglitten ist. Fragen wir uns nicht
oft: Ist er im immensen Schweigen
dieser Welt abgetaucht? Haben wir
nicht manchmal den Eindruck, dass
uns nach langen Überlegungen nur
Worte überbleiben, während die
Realität Gottes ferner ist als je
zuvor?“ 4

Mehr als alle unsere Erfahrungen
führt uns im Herzen der
Offenbarung das Leben Jesu selbst
aufs Tiefste in das Geheimnis des
Schweigens Gottes ein. Die Qualen
der Passion und des Kreuzes bleiben
Jesus nicht erspart, ihm, der der
wahrhaft Gerechte ist, der treue
Diener, der geliebte Sohn. Auf sein
Gebet in Getsemani hin erhält er als
Antwort die Entsendung eines
Engels, der ihn trösten soll, nicht
aber die Befreiung von der
bevorstehenden Qual. Auch bleibt



erstaunlich, dass Jesus am Kreuz mit
den Worten des 22. Psalms betet: 
Mein Gott, warum hast du mich
verlassen, bist fern meinem
Schreien, den Worten meiner
Klage? (Ps 22,2). Dass jener, der die
Sünde nicht kannte (2 Kor 5,21), auf
solche Weise Leiden erfuhr, ist ein
klarer Beweis dafür, dass weder die
Schmerzen, die das menschliche
Leben manchmal in dramatischer
Form prägen, als Strafe Gottes
verstanden werden dürfen, noch
sein Schweigen als Abwesenheit oder
Ferne.

GOTT IST IN SEINEM SCHWEIGEN
ZU ERKENNEN

Als die Jünger an einem Mann
vorbeikamen, der von Geburt an
blind war, stellten sie eine Frage, die
eine damals häufige Denkweise
offenbart: Wer hat gesündigt? Er
selbst? Oder haben seine Eltern
gesündigt, so dass er blind geboren



wurde? (Joh 9,2). Auch wenn eine
solche Frage heute kaum gestellt
würde, ist sie gar nicht so weit
entfernt von einer ziemlich
verbreiteten Einstellung, wonach
Leid jeder Art als eine Art blindes
Schicksal zu betrachten ist, in das
man sich nur resigniert fügen kann,
wenn einmal alle Heilmittel versagt
haben. Jesus korrigiert die Apostel: 
Weder er noch seine Eltern haben
gesündigt, sondern das Wirken
Gottes soll an ihm offenbar werden
(Joh 9,3). Gott bleibt manchmal
schweigend, scheinbar untätig und
unserem Schicksal gegenüber
gleichgültig, weil er sich den Weg in
unser Herz bahnen will. Nur so
versteht man zum Beispiel, dass er
den Schmerz der Ungewissheit des
hl. Josef wegen der unerwarteten
Mutterschaft Mariens (vgl. Mt
1,18-20) zulässt, obwohl er die Dinge
anders „programmieren“ hätte
können. Gott bereitete Josef für
etwas Großes vor. Er „trübt



nimmermehr die Freuden seiner
Kinder, es sei denn, um sie noch
reicher, bleibender zu beschenken“. 5

Der hl. Ignatius von Antiochien
schrieb, dass „wer die Worte des
Herrn verstanden hat, sein
Schweigen versteht, denn den Herrn
erkennt man in seinem Schweigen“ 6.
Gottes Schweigen ist für den
Menschen oft der „Raum“, die
Möglichkeit und die Voraussetzung,
um Gott zu hören, statt nur sich
selbst. Ohne das stille Wort Gottes im
Gebet „verschließt sich das
menschliche Ich letztlich in sich
selbst, und das Gewissen, das die
Stimme Gottes widergeben sollte,
läuft Gefahr, zum Spiegel des Ichs zu
werden, so dass das innere Gespräch
zum Monolog wird und tausend
Selbstrechtfertigungen liefert“ 7.
Müssen wir bei genauerer
Überlegung nicht zugeben, dass wir
Gottes Gegenwart leicht
bagatellisieren würden, wenn er



ständig spräche und sich in unser
Leben einmischte, um Probleme zu
lösen? Erginge es uns da am Ende
nicht wie den beiden Brüdern aus
dem Gleichnis (vgl. Lk 15,11-32), die
ihren Lohn der Freude vorziehen,
mit ihm zusammen zu sein?

„Die Stille ist in der Lage, im
Innersten unserer selbst einen Raum
zu schaffen, um dort Gott wohnen zu
lassen, damit sein Wort in uns bleibt
und die Liebe zu ihm in unserem
Geist und unserem Herzen Wurzeln
schlägt und unser Leben beseelt.“ 8

Durch das Suchen, das
vertrauensvolle Beten angesichts der
Schwierigkeiten befreit sich der
Mensch von seiner
Selbstgenügsamkeit, beginnt, seine
inneren Ressourcen zu mobilisieren,
und erfährt, wie seine
gemeinschaftlichen Beziehungen zu
den anderen erstarken. Das
Schweigen Gottes, die Tatsache, dass
er nicht immer gleich eingreift, um



die Dinge so zu lösen, wie wir wollen,
setzt die Dynamik der menschlichen
Freiheit in Gang, ruft den Menschen
auf, sein eigenes Leben oder das der
anderen und seine konkreten
Bedürfnisse in die Hand zu nehmen.
Deshalb ist der Glaube „die Kraft, die
die Welt in Stille und ohne großen
Lärm verändert und in Gottes Reich
verwandelt, und das Gebet Ausdruck
des Glaubens. Gott kann die Dinge
nicht ohne unsere Umkehr
verändern, und unsere wahre
Umkehr beginnt mit dem »Schrei«
der Seele, die Vergebung und Heil
erfleht“ 9.

In der Lehre Jesu Christi erscheint
das Gebet wie ein Zwiegespräch
zwischen dem Menschen als Sohn
und seinem Vater im Himmel, worin
die Bitte einen sehr wichtigen Raum
einnimmt (vgl. Lk 11,5-11;Mt 7,7-11).
Das Kind weiß, dass sein Vater es
immer erhört, aber was er ihm
zusagt, ist nicht so sehr eine Art



Ausweg aus Schmerz oder Krankheit
als vielmehr die Gabe des Heiligen
Geistes. Das kann uns wenig
vorkommen, ist aber ein viel
wertvolleres und grundlegenderes
Geschenk als jede irdische Lösung
der Probleme. Es ist ein Geschenk,
das in kindlichem Glauben
angenommen werden muss und das
die Notwendigkeit, sich
anzustrengen und sich den
Schwierigkeiten zu stellen, nicht
aufhebt. Mit Gott wird die finstere
Schlucht , die wir manchmal
durchwandern müssen, nicht
automatisch erhellt. Wir wandern
weiter, mit Angst vielleicht, aber mit
einer vertrauensvollen Angst: Ich
fürchte kein Unheil, denn du bist
bei mir (Ps 23,4).

Diese Vorgangsweise Gottes, die den
Entschluss und das Vertrauen des
Menschen erweckt, lässt sich auch an
der Art und Weise feststellen, wie
Gott seine Offenbarung in der



Geschichte verwirklicht hat. Denken
wir nur an die Geschichte Abrahams,
der im Vertrauen auf Gottes
Versprechen sein Land verlässt und
sich auf den Weg macht in ein
unbekanntes Land, ohne zu wissen,
wohin Gott ihn führt (vgl. Gen
12,1-4). Oder an das Vertrauen des
Volkes Israel auf göttliche Rettung,
sogar noch wenn es scheint, dass alle
menschlichen Hoffnungen
zerbrochen sind (vgl. Esth
4,17a-17kk). Oder an die
zuversichtliche Flucht der heiligen
Familie nach Ägypten (vgl. Mt
2,13-15), als Gott sich den Launen
eines Provinzherrschers zu beugen
scheint. In diesem Sinn ist die
Ansicht, dass der Glaube für die
unmittelbaren Zeugen von Jesu
Leben einfacher gewesen ist, nicht
zutreffend, denn auch ihnen blieb
der Ernst der Entscheidung, an ihn
zu glauben oder auch nicht, in ihm
die Gegenwart und das Wirken
Gottes anzuerkennen, nicht erspart. 



10 Es gibt zahlreiche Passagen im
Neuen Testament, aus welchen klar
hervorgeht, dass diese Entscheidung
nicht auf der Hand lag. 11

Gestern wie heute und obwohl die
göttliche Offenbarung authentische
Glaubwürdigkeitsindizien enthält, ist
der Schleier der Unerreichbarkeit
Gottes nicht völlig beseitigt, sein
Schweigen verunsichert den
Menschen weiterhin. „Das
menschliche Dasein ist ein Weg des
Glaubens und verläuft als solcher
eher im Halbschatten als im vollen
Licht, nicht ohne Zeiten der
Dunkelheit und sogar völliger
Finsternis. Solange wir auf Erden
sind, wird unsere Beziehung zu Gott
eher im Hören als im Schauen
gelebt.“ 12 Das verweist nicht nur
darauf, dass Gott immer größer ist
als unser Verstand, sondern auch auf
die Logik von Anfrage und Antwort,
von Gabe und Aufgabe, mithilfe
derer er unsere Geschichte lenken



will, die Geschichte aller und unsere
jeweils persönliche Geschichte.
Gottes Art und Weise, sich zu
offenbaren, und die Wahlfreiheit, die
wir als sein Abbild haben, gehören
zusammen. Die Offenbarung Gottes
verweilt in einem Halbdunkel, das
die Freiheit der Wahl zulässt, uns für
ihn zu öffnen oder in unserer
Selbstgenügsamkeit verschlossen zu
bleiben. Gott ist „ ein König mit einem
Herzen aus Fleisch wie unser Herz,
der das All geschaffen hat und jedes
Geschöpf. Er zwingt sich nicht als
Herrscher auf, er zeigt uns
schweigend seine durchbohrten
Hände und bittet um etwas Liebe.“ 13

DIE WOLKE DES SCHWEIGENS

Mit seinem Gebet am Kreuz – Mein
Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen? (Mt 27,46) –
„machte sich Jesus diesen Schrei der
Menschheit zu eigen, die unter der
scheinbaren Abwesenheit Gottes



leidet, und trägt ihn hin zum
göttlichen Herzen. Da er also in jener
letzten Einsamkeit mit der ganzen
Menschheit gemeinsam betet,
eröffnet er uns das Herz Gottes.“ 14 In
der Tat ließ der Psalm, mit dem Jesus
den Vater anruft, nach den Klagen
einen großen Horizont der Hoffnung
aufziehen (vgl. Ps 22,20-32)15, einen
Horizont, den Jesus während seines
ganzen Leidensweges vor Augen hat. 
In deine Hände lege ich meinen
Geist (Lk 23,46), sagt er zum Vater,
bevor er sein Leben aushaucht. Jesus
weiß, dass die Hingabe seines Lebens
nicht vergeblich ist, dass sie die
Geschichte für immer verändert,
auch wenn es scheint, dass das Böse
und der Tod das letzte Wort haben.
Sein Schweigen am Kreuz vermag
mehr als die Schreie derer, die ihn
verurteilen. Seht, ich mache alles
neu (Offb 21,5).

„Glaube bedeutet auch, Gott zu
glauben, zu glauben, dass es wahr ist,



dass er uns liebt, dass er lebt, dass er
fähig ist, auf geheimnisvolle Weise
einzugreifen, dass er uns nicht
verlässt, dass er in seiner Macht und
in seiner unendlichen Kreativität
Gutes aus dem Bösen hervorgehen
lässt. Es bedeutet zu glauben, dass er
siegreich in der Geschichte
fortschreitet (…), dass das Reich
Gottes schon in der Welt da ist, hier
und dort auf unterschiedliche Art
und Weise wächst.“ 16 Mit seinem
Schweigen lässt Gott den Glauben
und die Hoffnung der Seinen
wachsen, er macht sie neu und
macht mit ihnen alles neu. Jeder
einzelne und jede einzelne muss auf
die sanfte Stille Gottes mit
aufmerksamem Schweigen
antworten, einem Schweigen, das
horcht, um zu entdecken, wie der
Herr in unserem Herzen
„geheimnisvoll wirkt, und welches
die Wolke, ..., was der Stil des
Heiligen Geistes ist, um unser
Geheimnis zu bergen. Diese Wolke in



uns, in unserem Leben, heißt Stille.
Die Stille ist genau diese Wolke, die
das Geheimnis unserer Beziehung
mit dem Herrn, unserer Heiligkeit,
unserer Sünden bedeckt.“ 17

Marco Vanzini - Carlos Ayxelá

* * *

Weiterführende Literatur

Päpstlicher Rat für die Kultur (2004), 
Wo ist dein Gott? Der christliche
Glaube vor der Herausforderung der
religiösen Indifferenz.

Papst Franziskus, Tagesmeditation in
Santa Marta, 12.12.2013 („Wenn die
Stille zu Musik wird“ ).

Papst Franziskus, Tagesmeditation in
Santa Marta, 20.12.2013 („Das
Geheimnis braucht keine Werbung“

Papst Franziskus, Tagesmeditation in
Santa Marta, 10.6.2016 („Der Klang
der Stille“).

https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_meditazioni-92.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131212_meditazioni-92.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131220_meditazioni-97.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2013/documents/papa-francesco_20131220_meditazioni-97.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_klang-der-stille.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/de/cotidie/2016/documents/papa-francesco-cotidie_20160610_klang-der-stille.html


Benedikt XVI., Homilie, 6.10.2006
(Schweigen und Kontemplation).

Benedikt XVI., Audienz, 7.3.2012
(„Gebet und Schweigen: Jesus lehrt
uns beten“).

Romano Guardini, Briefe über
Selbstbildung (Ersterscheinung 1930),
8. Brief: „Die Seele“.

César Izquierdo, “Palabra (y silencio)
de Dios” , Scripta Theologica 41
(2009/3) 945-960.

Clive Staples Lewis, Über den
Schmerz, 1988 (Original: A grief
observed).

John Henry Newman, „ Christ Hidden
from the World“ , Parochial and Plain
sermons 4.

John Henry Newman, „ Christ
Manifested in Remembrance“ , 
Parochial and Plain sermons 4.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/homilies/2006/documents/hf_ben-xvi_hom_20061006_commissione-teologica.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/de/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120307.html
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.unav.edu/publicaciones/revistas/index.php/scripta-theologica/article/viewFile/13286/11349
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon16.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html
https://www.newmanreader.org/works/parochial/volume4/sermon17.html


Manuel Ordeig, „Búsqueda,
recogimiento... El valor del silencio“ , 
Palabra, Februar 2018.

Joseph Kardinal Ratzinger, „ Sind wir
erlöst ? Oder Ijob spricht mit Gott “, 
Vom Sinn des Christseins, Kösel-
Verlag 1967, Neuauflage 2005.

Joseph Kardinal Ratzinger, 
Meditationen zur Karwoche: „Die
Angst vor einer Abwesenheit. Drei
Meditationen zum Karsamstag“ ,
1969.

Robert Kardinal Sarah, Die Kraft der
Stille, Fe-Verlag, 2017 (Original: La
force du silence).

Gustave Thibon, L’ignorance étoilée,
1974 (13. Kapitel: „La présence
absente“).

https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio
https://www.almudi.org/articulos/12389-busqueda-recogimiento-el-valor-del-silencio


1  Vgl. zum Beispiel Gen 18,1-15; 1 
Kön 18,20-40; Jes 6,1-13.

2  Papst Franziskus, Homilie in Santa
Marta, 20.12.2013.

3 Benedikt XVI., Homilie, 10.9.2006.

4  Joseph Kardinal Ratzinger, Sind
wir erlöst? Oder Ijob spricht mit Gott ,
in: Vom Sinn des Christseins, 1967

5  A. Manzoni, Die Verlobten (I
promessi sposi), Kap. 8.

6  Ignatius v. Antiochien, Brief an die
Epheser, XV, 2 (Sources chrétiennes
10, S. 84-85).

7  Benedikt XVI., Homilie, 6.2.2008.

8  Benedikt XVI., Audienz, 7.3.2012.

9  Benedikt XVI., Homilie, 21.10.2007.

10  Cfr. R. Guardini, Der Herr,
Würzburg, 1951, IV.6, „Offenbarung
und Verhüllung“, S. 291.



11  Vgl. zum Beispiel Joh 6,60-68;
8,12-20; 9,1-41.

12  Benedikt XVI., Angelus, 12.3.2006.

13  Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 179.

14  Benedikt XVI., Homilie, 6.2.2008.

15  Dies geschieht in den Psalmen
häufig: der Psalmist beklagt sich vor
Gott – Wie lange noch, Herr,
vergisst du mich ganz? Wie lange
noch verbirgst du dein Gesicht vor
mir? (Ps 13,2) – aber er verliert den
Glauben an ihn nicht: Ich aber baue
auf deine Huld, mein Herz soll
über deine Hilfe frohlocken.
Singen will ich dem Herrn, weil er
mir Gutes getan hat (Vers 6).

16  Papst Franziskus, Nachsynodales
Apostolisches Schreiben Evangelii
gaudium (24.11.2013), Nr. 278.



17  Papst Franziskus, Homilie in
Santa Marta, 20.12.2013.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-
stille-gottes/ (07.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-stille-gottes/
https://opusdei.org/de/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-stille-gottes/
https://opusdei.org/de/article/wie-ein-flustern-in-der-seele-die-stille-gottes/

	Wie ein Flüstern in der Seele: Die Stille Gottes

