opusdei.org

Was ist das Opus
Dei?

Dr. Hans Thomas, Direktor des
Lindenthal-Instituts in Koln, hat
Aussagen von
unterschiedlichsten Personen
und Personlichkeiten
zusammengestellt, die eine
facettenreiche Antwort auf
diese Frage geben.

20.08.2013

Moskau, Frihjahr 1980: Der
orthodoxe Priester Alexandr Men, in
dessen Gemeinde sich die
Intelligentzia sammelt, trifft sich wie



oft mit einem Kreis seiner Getreuen.
Vater Alexandrs Ausfihrungen
werden auf Tonband mitgeschnitten:
»Seit einigen Jahrzehnten gibt es im
Westen eine Bewegung namens Opus
Dei, Werk Gottes. Es wurde von
einem Portugiesen gegrundet. Er
heifst Josemaria Escriva. Die
Bewegung ist in der Welt weit
verbreitet. Escriva hat ein kleines
Buch geschrieben, Der Weg: eine
Sammlung von Aphorismen. Ich
hoffe, dass wir es eines Tages
ubersetzen, damit Sie es lesen
konnen. Escriva sagt, dass Christsein
nicht heifdt, ein gut-buirgerliches
Leben zu fihren wie ein Heide, um
dann sonntags vielleicht zwei
Stunden der geistlichen Erhebung zu
widmen. Christsein bedeute, es
immer zu sein, jeden Tag, in den
gewoOhnlichsten Situationen und
Dingen.“ Vater Aleksandr Men wurde
zwei Jahre spater ermordet. Seine
eigenen geistlichen Schriften
erreichen inzwischen allein in



Russisch eine Gesamtauflage von 6
Millionen.

LPortugiese“: Unter sowjetischen
Verhaltnissen waren niahere
Informationen wie die, dass Escriva
Spanier war, schwer zu erlangen. Mit
einem der damals Anwesenden traf
ich im Januar 2001 in Rom
zusammen. Den Moskauer Dichter
und Schriftsteller Aleksandr Zorin
hatte Vater Aleksandr Men zum
orthodoxen Christentum bekehrt und
1975 getauft. Alik Zorin hat mir das
damalige Geschehen geschildert. In
nachfolgenden 6ffentlichen
Auftritten habe Vater Alexandr Men
offen Uber Escriva und die laikale
Spiritualitat des Opus Dei
gesprochen.

Aus Anlass des 100. Geburtstags des
damals noch seligen Josemaria
Escriva richtete im Januar 2002 die
Pépstliche Universitat vom Heiligen
Kreuz in Rom den Internationalen



Kongress ,,The Grandeur of Ordinary
Life“ aus, bei dem ich einen
workshop zu leiten hatte. Ergdnzend
zu den philosophisch-theologischen
Kongress-vortragen sollten die
workshops den Einfluss der
Botschaft des - damals noch - seligen
Josemaria im praktischen Leben und
der beruflichen Arbeit konkreter
Menschen sichtbar werden lassen:
von Menschen unterschiedlichster
Lander, Lebensbereiche und Berufe,
in unserem Fall: von Kiinstlern. Titel:
HArtistic Creativity“. (1) Der
workshop versammelte Kiinstler von
Moskau bis Vancouver. Zorin trug
seine Geschichte bei.

I. Begegnung mit dem Opus Dei

Alik Zorin konnte bald eine
Samizdat-Ausgabe einer russischen
Ubersetzung vom Weg erwerben.
Genauer: die Durchschlagpapier-
Kopie Nr. 5 einer
Schreibmaschinenfassung, noch



gerade lesbar, wenn er ein weifSes
Papier hinterlegte. Zuerst faszinierte
ihn die literarische Dichte der
Aphorismen, dann die
unkonventionelle Verbindung von
geistlicher Betrachtung und
lebenspraktischer Herausforderung.
Allerdings, so Zorin, sei ihm ein
merkwiurdiger Kontrast aufgefallen
zwischen der modernen Direktheit.
Dies habe er aber zunéchst fiir einen
Trick des Verfassers gehalten, um
den KGB abzulenken. Mit der alten
Kirchensprache vertraut, wirde der
KGB den Text gewiss unter ,,das
Ubliche“ ablegen.

Zorin hat der Text 20 Jahre begleitet.
Er habe, sagt er, Entdeckung um
Entdeckung gemacht. Das Buch habe
seine Weltsicht verdndert und sein
Verhaltnis zur eigenen Poesie
revolutioniert. Mit Einfithrung der
Marktwirtschaft sei beispielsweise
Lyrik in Russland kaum noch
verkauflich gewesen, wurde folglich



auch kaum noch gedruckt. Ein
Dichter brauche aber ein Gegentber,
mit dem er im Dialog stehe, ein
Publikum, das ihn legitimiere. Er
habe damals begriffen, dass er, um
seine Arbeit zu legitimieren, nicht
mehr irgendeines Publikums
draufden bedurfte. Vielmehr sei
seitdem sein erstes Publikum und
seine Jury jene hochste Autoritat, der
er auch sein Talent verdanke, Gott.
Dabei erinnert er an die Erzahlung
des heiligen Escriva, der in Burgos
gern mit den jungen Leuten auf
einen Turm der Kathedrale stieg und
sie auf die Filigranarbeit des
gotischen MafSwerks aufmerksam
machte, wahre Wunderwerke, die
von unten gar nicht zu sehen waren.

(2)

,FUr mich“ sagt Zorin, ,,ist Der Weg
mehr als Literatur. Er leitet zum
Handeln an, er ist eine Blaupause fir
die Umsetzung des Evangeliums ins
Leben - von zeitloser Relevanz. (...)



Was fir Inhalte — so reich, so intim,
so vertraut! Ich habe das Buch zu
einem Stiick von mir gemacht, zu
meinem Ausgangspunkt! Mich

fasziniert sein stenographischer Stil -
eine Stenographie des Geistes. Die
wollte ich in meine poetischen
Fassungen hineinholen.

Zorin ubertrug Teile vom Weg in
Verse. Der Komponist Yuri Pasternak
hat sie in Ton gesetzt. Vermutlich ist
die orthodoxe Gemeinde, der Zorin
angehort, heute der einzige Ort, wo
Texte aus dem Weg gesungen
werden.

Anfang der 1990er Jahre konnte man
mitunter in der Presse von angeblich
aufregenden strategischen
Konzepten des Opus Dei in
Osteuropa lesen. Der Wirklichkeit
naher ist der Fall Alik Zorins,
exemplarisch auch sein Wunsch
nach ndheren, auch personlichen
Kontakten. Er ist nicht der einzige.



Nicht wenige Bischofe in Landern
Osteuropas tragen den Wunsch vor,
das Opus Dei moge in ihren Diozesen
tatig werden. Es gibt bislang keine
Niederlassung der Pralatur in
Russland, aber mehr oder minder
regelmaflige Reisen eines Laien und
ofter auch eines Priesters von
Helsinki nach Moskau und St.
Petersburg. An einem Pontifikalamt
von Erzbischof Kondrusiewicz zu
Ehren des Seligen Josemaria in der
St. Ludwigs-Kirche in Moskau im
Januar 2002 nahmen 400 Personen
teil. Alik Zorin war so Uberrascht wie
erfreut.

Also: Was ist das Opus Dei? Ich
nehme mir einfach heraus, hier gar
nicht zu erkliaren, was eine
Personalpréalatur ist. Es ist zwar
interessant und wichtig, weil in
dieser vom II. Vatikanischen Konzil
angestofdenen rechtlichen
Neuschopfung das Opus Dei eine
seinem Wesen gemaéfse Einordnung



in die Struktur der Katholischen
Weltkirche gefunden hat. Es hat aber
z. B. bei meiner Begegnung mit dem
»Werk“ keine Rolle gespielt. Sollte
jemand Zweifel haben, wie denn die
katholische Kirche als solche nun
eigentlich zum Opus Dei steht, mag
der Hinweis darauf gentigen, dass
Papst Johannes Paul II. den Grunder
am 6. Oktober heiliggesprochen hat.
Es sei denn, der Zweifel bezieht sich
mehr als auf das Opus Dei auf die
Kirche selbst.

Bei mir selbst war es anders als bei
Alik Zorin. Ich habe nicht zuerst
Schriften des Griinders noch etwas
uber das Opus Dei gelesen. Ich bin,
wenn ich ehrlich bin, auch gar nicht
dem Opus Dei begegnet. Ich habe nur
einige Personen kennen gelernt. Wir
wurden Freunde. Naturlich haben
sie mir vom Opus Dei, von
,Berufung®, von Hingabe mitten in
der Welt erzdhlt. Das fand ich gut,
aber eher etwas fliir meinen Bruder



Rolf, der fiir solche Dinge schon
immer mehr ,Antenne“ gehabt hatte.
Katholisch war ich allerdings auch,
und der Glaube war mir auch
keineswegs gleichgultig.

Diese Freunde haben mich
beeindruckt, vor allem einer. Und
zwar mit meist ganz einfachen
Dingen. Zum Beispiel steht der
mitten in einer Unterhaltung oder
wahrend der Arbeit im Labor
plotzlich auf und sagt: Es ist zwolf,
beten wir den Engel des Herrn?
Vielleicht hatte es gar keinen
besonderen, sogar einen
absonderlichen Eindruck auf mich
gemacht, wenn ich ihn nicht als ein
regelrechtes ,,Arbeitstier“ gekannt
hétte und dennoch oft fiir mich
soviel Zeit hatte, als hatte er kaum
etwas zu tun. Fast immer gut gelaunt,
steckte er mit seinem Optimismus an,
ja feuerte an. Dinge, die mich
bedruckt hitten,schien er einfach
wegzustecken.



Religiose Gespriache waren haufig -
und immer sehr personlich. Er war
hartnéckig. Ich auch. Lange Zeit.
Irgendwann fing die Sache an, mich
,ZU kratzen“. Dem Kontakt lieber aus
dem Weg gehen? Feigheit! Denn das
war mir klar: Nicht er, der Georg,
war es, der mich ,kratzte“. Derjenige,
der ,kratzte“, kratzte jedenfalls
schliefdlich mit Erfolg. Dafir bin ich
aber auch dem Georg noch heute
dankbar.

Offenbar bin ich kein Sonderfall: In
North-Vancouver, Kanada, lebt
Arnold Shives. Er ist Maler. Seit er
1972 katholisch wurde, sagt er, habe
er zwar gebetet, aber seine Malerei
habe damit und mit seinem Glauben
irgendwie nichts zu tun gehabt. Das
sei ihm selbst aufgefallen und habe
ihn gestort. Im katholischen Milieu
habe er dann den Eindruck
gewonnen, eigentlich sollte er
vielleicht auf religiose Malerei
umschalten. Dagegen habe er



andererseits instinktiv eine
Abneigung entwickelt. Irgendwie
habe er gespirt, dass dies weder der
Kunst noch dem Glauben gerecht
werde. Von den Leuten vom Opus
Dei, die er dann kennen lernte, hitte
tatsachlich niemand ihm je gesagt, es
sei besser, sich an religiosen Themen
zu versuchen, geschweige denn
einen Rat in die Richtung gegeben.

Vielmehr habe er durch sie begriffen,
dass es darum gehe, in seiner
gewohnten Atelierarbeit wie im
sonstigen Alltagsleben Gott ndher zu
kommen und Umgang mit ihm zu
pflegen.

II. Im Alltaglichen das Gottliche
entdecken

Als Neubekehrter habe er an
mancher Unordnung nicht nur in der
Gesellschaft allgemein, sondern auch
unter Katholiken Anstofd genommen.
Das habe eine Sympathie fir
Traditionalisten heraufbeschworen.



Dank der Freunde vom Opus Dei sei
er auch aus diesem ungesunden
Dunst bald herausgewesen. Zwei
Entdeckungen hatten ihm dabei
geholfen: Dass seine Arbeit nach den
Worten des heiligen Josemaria ,,der
Angelhaken unserer Heiligung“ ist,
und dass er bei allem personlichen
Ungentigen dennoch Kind Gottes sei.
Das sei wie klares, sonniges Wetter.
Aber lassen wir ihn selbst sprechen:
»,Besonders ermutigend fand ich die
Lehre des seligen Josemaria, was die
Arbeit und die Freiheit anlangt. Er
schob beiseite, was er treffend
;mystisches Wunschdenken’ nannte
und half mir, Praxis und Theorie
zusammenzubringen. (...) Der Kampf
mit dem Endziel der theologischen
Tugenden wird so menschlich: er
beginnt und endet mit Sportsgeist.
Ich lernte, oft Stofdgebete
einzustreuen, z. B. das dem seligen
Josemaria so beliebte ,nunc coepi’:
Jetzt fange ich an.“



Darauf angesprochen, ob er
Veranderungen in seinem
Arbeitsrhythmus oder Tagesablauf
festgestellt habe, erzahlt Arnold als
erstes, dass ihn die Warnung des
seligen Josemaria vor einer
,bourgeoisen Mentalitat“, vor
jeglicher VerspiefSerung, gleich
begeistert habe. Als Kiinstler sei ihm
naturlich ein Hang zur Bohéme und
zum Chaotischen vertraut. Der
Schlachtruf der modernen Kinstler
»épater la bourgeoisie“ stecke auch
ihm in den Knochen. Das Bemuhen
darum, bei aller Arbeit Zeit fur das
Gebet und ein Leben mit den
Sakramenten zu finden und auch die
Familie nicht zu vernachldssigen,
habe aber seinen Arbeitsstil - oft bis
spat in die Nacht - revolutioniert. Er
habe einfach Ordnung in seinen
Tagesablauf bringen miussen. Erste
Frucht: ein Stunde mehr Schlaf. Laut
Urteil seiner Frau sei er seitdem gar
nicht mehr so grantig, sondern viel
ertraglicher geworden.



Richtig dankbar sei er dem seligen
Josemaria dafir, sein Verstandnis
von beruflichem Prestige korrigiert
zu haben. Richtig verstanden,
»~kommt das berufliche Prestige, so
Arnold, ,,endlich aus dem atzenden
Klima blofer Eitelkeit heraus und
findet seinen Platz als Anlass, Gott zu
loben — und als Werkzeug des
Apostolates. Durch den heiligen
Josemaria habe ich berufliche
Enttduschungen und Niederlagen, ob
nun selbstverschuldet oder nicht,
richtig einordnen gelernt: zum einen
als Herausforderung, besser zu
werden. Vor allem aber lernte ich,
auch in Niederlagen noch einen
Beweis der Nahe und Zuneigung Jesu
zu sehen, wiahrend ich frither nur
Versagen und Widerspruch
beklagte.

Zu der so wichtigen Frage, wie mit
eigenen Erfolgen — und eben auch
Misserfolgen — umgehen, berichtet
ganz dhnlich die junge Maildnder



Pianistin Stefania Cafaro: ,,Der Geist
des Opus Dei hat mich gelehrt, die
Leidenschaft fiir den Beruf und
gesunden Ehrgeiz damit zu
vereinbaren, Gott in meinem Leben
an die erste Stelle zu setzen.“ Die
Nagelprobe sei der fir den Solisten
magische Augenblick, das Konzert.
,und da erlaubt mir der Applaus,
dem Herrn zu sagen: ,Dieser Applaus
ist fiir dich, zu deiner Ehre: Danke,
Herr!” Vom seligen Josemaria habe
ich gelernt, dass Demut nicht darin
besteht zu sagen, ich spiele schlecht,
vielmehr darin zu sagen: Danke,
Herr, denn wenn ich gut spiele, dann
deshalb, weil du mir dieses Talent
gegeben und mir geholfen hast, es zu
entfalten.“

Man nimmt es Stefania einfach ab,
wenn sie sagt, dass ihr das auch eine
vorher nicht gekannte Gelassenheit
gibt. Sie arbeite einfach mit mehr
Frieden und Freude. Und es habe
ihre Musik fur die anderen offener



gemacht, sprich: ihre Sensibilitat
teile sich besser mit und es entstehe
so etwas wie ein Dialog mit den
Zuhorern. ,,Und ich habe gelernt®,
fugt sie noch hinzu, ,,zu lacheln. Der
Augenblick des Konzerts ist ein
besonderer Augenblick. Da ist die
Freude zu spielen und zugleich die
Angst, und beide sind nicht zu
trennen. An der Hand des seligen
Josemaria habe ich gelernt, auch
inmitten der Angst das Spielen zu
geniefden. Ich denke einfach, dass
Jesus bei mir ist und mit mir spielt.
Er bringt mich beim Spielen zum
Lacheln, denn ich will mein
Geniefsen ja zu den Horern
heruberbringen.“

ITII. Berufung zur Heiligkeit

Man stelle sich vor, hierzulande
machten Tausende und
Abertausende von gladubigen
Christen, in gleich welchen
Situationen und Berufen, plotzlich in



dem Sinne ernst mit ihrem Glauben,
dass sie — zu Hause, in der Werkstatt,
im Geschaft, in der Schule, im
Theater, in der Wissenschaft, in der
Politik — bei allem, was sie tun, ob sie
das nun gerade fiir wichtig halten
oder fur unwichtig, vor allem
bestrebt sind, es aus Liebe zu
Christus zu tun.

Wer wirde nicht, wenn er stets
Christus vor Augen hétte, erstens,
fast alles besser tun? Und wére nicht,
zweitens, endlich auch die Trennung
uberwunden zwischen unserem
Alltag und unserem Verhadltnis zu
Gott — und zwischen den
verschiedenen ,Rollen®, die wir auf
der Buhne der Gesellschaft jeweils zu
spielen haben? Der Schreinermeister
Meyer, der Familienvater Meyer, der
Kirchgénger Meyer und der
Kommunalpolitiker Meyer waren
endlich ein und derselbe Herr
Meyer: Leben aus einem Guss. Das
ist, etwas kurz und vereinfacht, die



Kernbotschaft des heiligen Josemaria
Escriva und die raison d’étre des
Opus Dei.

In dieser verkiirzten Antwort auf
unsere Titelfrage ,,Was ist das Opus
Dei?“ liegt allenfalls die Gefahr, die
Berechtigung des Opus Dei
vorschnell an Breitenwirkungen zu
messen. Entscheidend ist, dass es mir
hilft, meinen Alltag zu heiligen (wozu
auch gehort, andere im Herzen mit
der Liebe Christi anzurtihren). Mir
wurde haufiger die Frage gestellt, ob
man dazu des Opus Dei bedrfe.
Meine Antwort: Um als Weltchrist —
ob als Laie oder als Weltpriester —
den Alltag zu heiligen, muss man
nicht im Opus Dei sein. Mir hat das
Opus Dei aber entscheidend
geholfen, die Herausforderung zu
verstehen und anzupacken.
Allerdings: Nun bietet uns Laien und
den Weltpriestern Gott diese Hilfe in
der Kirche an. Ob man sie annimmt



oder ausschlagt, ist also auch keine
ganz unerhebliche Frage.

Wahrend seiner durchaus
erfolgreichen Karriere liebaugelte
der Burgschauspieler Michael Konig
vor seiner Wiener Zeit mit den
Ideologien der 1968er Bewegung:
Materialismus, Klassenhass, radikale
Emanzipation. Dann wachte er eines
Tages auf vor den Ruinen eines
totalitdren Relativismus und der
sinnlosen Beliebigkeit. Er fiihlte sich
erneut aufgerufen, sich ,dem
dreifaltigen Gott und der
katholischen Kirche“ zuzuwenden.

»Zu dieser Entscheidung®, schreibt
er, ,fand ich gemeinsam mit meiner
Frau. Die Umkehr wurde schon bald
auf harte Proben gestellt durch das
Verhalten von Zeitgenossen, fur die
ein papsttreuer Katholik ein
gefahrlicher Geisteskranker zu sein
scheint. Ich wollte Ernstmachen mit
meiner Taufberufung. Nach einigen



Fehlversuchen stiefs ich auf das
Buchlein Der Weg von Josefmaria
Escriva. Ich hatte schon vorher tiber
das ,Opus Del’ gelesen, angeregt
durch das Magazin ,Der Spiegel’.
Dessen uppiger Hass brachte mich zu
der Vermutung, es miusse sich hier
um ein bemerkenswertes Phanomen
handeln.“ Konig zitiert einige Stellen
aus Der Weg, die ihn damals
blitzartig bertihrt haben, und fahrt
fort: ,Ich fihlte mich ,ertappt’. Aber
nicht im Sinne peinlicher
Entlarvung, sondern im Sinne
instdndiger Aufforderung zur
Umkehr zu christlicherem Leben.
Tatsachlich: hier war eine klare, aus
genauer Kenntnis der Moglichkeiten
und Schwiachen des Menschen
fordernde, begeisternde Ansprache,
die in die verborgensten Kavernen
der Seele reichte mit ihrer
unbéandigen Liebe zu Gott und seinen
Geschopfen. Hier war ein Weg, die
Einheit von Leben und Glauben
mitten im Betrieb der Welt zu



verwirklichen. ,Alle anstandigen
Berufe’, schreibt der heilige
Josefmaria, ,konnen und sollen
geheiligt werden’.“

Josemaria Escriva warnte die
Laienchristen vor einer Art
Bewusstseinsspaltung oder
Doppelleben - hier die ganz
sakularisierte Welt des Berufs und
der Gesellschaft, dort die Religion,
begrenzt auf den Kirchenraum, und
forderte sie auf, ,das geistliche Leben
zu materialisieren®. Hierauf Bezug
nehmend, erinnert Nikolaus
Lobkowicz, ehem. Prasident zuerst
der Universitat in Munchen, dann in
Eichstatt — selbst nicht Mitglied des
Opus Dei —, daran, dass es nach den
Texten des Neuen Testaments ,,auf
dieser Welt nichts gibt, was durch die
Menschwerdung des Logos und die
Auferstehung Jesu nicht radikal
verandert worden ware.“



Escriva denke vor allem an die Laien,
so Lobkowicz weiter, und habe ,,die
(von der Kirche freilich nie
ausdrucklich bejahte) Tradition vor
Augen, nach der man, wenn man
Heiligkeit anstrebt, Priester wird
oder in einen Orden eintritt. Danach
konne der Laie, eben weil er ,in der
Welt’ bleibt, nicht mehr erreichen,
als ein ,anstandiger’ Christ zu sein.”
Mit seiner Betonung, jeder Beruf,
jede Tatigkeit, und in ihnen auch die
unbedeutendste Kleinigkeit, seien
Situationen, in denen Gott auf den
Menschen wartet, wolle Escriva die
christlichen Laien mobilisieren mit
dem Zuruf, auch sie seien zur
Heiligkeit berufen. Das II.
Vatikanische Konzil habe wohl kaum
beabsichtigt, pointiert Lobkowicz,
»die Laien dazu einzuladen, standig
um den Altar herumzuspringen und
sich zudem in die Aufgaben der
Bischofe und der Priester
einzumischen“. Die Bitte der
Konzilsvater laute vielmehr. ,,Seid



dort, wo ihr gerade steht, und zwar
nicht nur am Sonntag, Christen im
Vollsinn des Wortes — nehmt euren
Beruf, euer Familienleben, alles, was
ihr tut, als Aufgabe wahr, die der
Herr euch aufgetragen hat. Und seid
zugleich - in unaufdringlicher Weise
— Apostel.“ (3)

Wie man in aller Unaufdringlichkeit
den sich bietenden Gelegenheiten
apostolische Chancen ablauschen
kann, hat mich an den eher
beildufigen Erzdhlungen der jungen
Pianistin Stefania Cafaro
beeindruckt. Da hockt sie nach vier
Ausleseproben mit zwei weiteren
italienischen und zwei japanischen
Pianistinnen vor dem
entscheidenden Konzert in der
Theaterrequisite zusammen. Funf
Rivalinnen. Keine sagt ein Wort. Da
fallt ihr ein, dass sie einen Riegel
Schokolade in der Tasche hat. Sie
teilt auf und bietet an. Es folgt eine
sympathische Unterhaltung — mit



Humor und Lachen. Das Klima der
Rivalitat ist wie weggeblasen. Eine
andere tuchtige junge Pianistin — aus
Mailand wie sie — war schon vorher
ausgeschieden. Stefania rief sie an,
als sie auch wieder in Mailand
zuruck war. Einfach so. Die Kollegin
war vollig iberrascht. Die beiden
trafen sich nun ofter und freundeten
sich an. Sie sprachen tber Musik —-
und dann auch uber Gott. Hiermit
habe die Freundin zunéachst weniger
anfangen konnen, aber nach und
nach sei sie neugieriger geworden.

Noch eine Begegnung - in Siena. Fur
das Schlusskonzert einer
Meisterklasse war die Auswahl auf
sie gefallen war — gemeinsam mit
einer armenischen Kollegin. Wenige
Tage vor dem Konzert iiben beide an
zwei Klavieren. Die Armenierin hat
den schlechteren Fligel erwischt. Sie
spielen stundenlang. Irgendwann
sagt Stefania: Komm, wir wechseln
mal das Klavier. Nachher sagt ihr die



orthodoxe Kollegin: Ich glaube, dass
ich verstanden habe, was
Katholischsein heifst.

IV. Freie Burger; Handeln im
eigenen Namen

Lobkowicz reibt sich Gibrigens an
dem Ruf, das Opus Dei sei
konservativ. ,,Sollte damit gemeint
sein®, schreibt er, ,Mitglieder des
Werkes wirden sich zu einer
bedingungslosen Treue zur Kirche
bekennen, so trifft diese
Charakterisierung zwar zu. Es ist
freilich schwer zu verstehen, warum
diese Verhaltensweise als
konservativ bezeichnet werden
sollte. Die Treue eines Christen zum
Glauben und der Lehre der Kirche ist
ja weder konservativ noch
progressiv, weder links- noch
rechtslastig, sie ist zunachst einmal
eine Treue zum menschgewordenen
Logos, zu Jesus Christus. Dies als
konservativ bezeichnen konnte im



Grunde nur jemand, der Treue fur
ein ruckstandiges Verhalten halt.“ (4)

Dann wendet Lobkowicz den Begriff
politisch und widerspricht seiner
Anwendung auf das Opus Dei
ebenso. Denn besonders
nachdrucklich habe Escriva
bestanden auf der volligen Freiheit
der Mitglieder des ,,Werkes“ wie
uberhaupt der Laien in allen
beruflichen, gesellschaftlichen und
politischen Fragen. Hierzu fuhrt
Lobkowicz eindeutige Aussagen des
Grunders an, die bis in die
Anfangszeit des Opus Dei
zuruckreichen. 1932: ,Wir sind
Burger gleich den anderen: die
gleichen Pflichten, die gleichen
Rechte. — Politische Freiheit der
Mitglieder, Madnner wie Frauen.
Deshalb Meinungsvielfalt im
Menschlichen.“ (5) 1967: ,Wir dirfen
nie vergessen, dass — auch unter
Katholiken - ein gesunder
Pluralismus der Meinungen in allen



Angelegenheiten, die Gott der freien
Diskussion der Menschen tiberlassen
hat, nicht nur mit der hierarchischen
Ordnung und der notwendigen
Einheit des Volkes Gottes vollig im
Einklang steht, sondern sie sogar
stdrkt und vor Verfalschungen
bewahrt.” (6) Jede
fundamentalistische Versuchung sei
damit abgewehrt. Noch zugespitzter,
auch gegen klerikalistische
Bevormundung der Laien gewandt,
1968: ,Eine der grofdten Gefahren,
die die Kirche heute bedrohen,
konnte darin bestehen, (die) gottliche
Forderung der christlichen Freiheit
nicht anzuerkennen und aus
Grunden einer vermeintlich
grofderen Wirksamkeit den Christen
eine weitgehende Gleichgestaltung
aufzwingen zu wollen.“ (7)

Als freier Burger des weltlichen
Gemeinwesens soll sich der schon
erwahnte Herr Meyer also die
personliche Verantwortung zumuten,



die seine Freiheit nun einmal mit
sich bringt — und sich, wo es fir
Religion oder Kirche einzustehen gilt,
sich nicht hinter vermeintlichen
,Profis“ verschanzen, sei es nun
hinter seinem Pfarrer, den Bischofen,
dem Papst oder kirchlichen
Institutionen, sondern sein Leben
aus dem Glauben zuerst einmal — in
Verantwortung vor Gott und der
Kirche - als seine eigene Sache
ansehen und in seinem eigenen
Namen vertreten.

In diesem Zusammenhang ist es
geradezu amusant, wenn manche
Kreise — auch katholische — der
kirchlichen Personalpralatur Opus
Dei vorhalten, sie verschanze oder
verstecke sich hinter ihren
Mitgliedern, tarne sich sozusagen mit
deren Initiativen, die sie als Buirger
ergreifen, weil diese gesellschaftlich
im eigenen Namen auftreten und
nicht als kirchliche Funktionare.
Aber mit der Zeit wird die Botschaft



des II. Vatikanischen Konzils von der
Berufung und Sendung der Laien
doch noch durchsickern.

Bekanntlich wurde aber das Opus
Dei offentlich nicht nur mit dem
Vorwurf des Geheimen konfrontiert,
sondern auch noch mit einer ganzen
Reihe anderer Verdachtigungen, auf
die ich hier im einzelnen nicht
eingehen kann. Als 1984 in einigen
deutschen Medien, besonders im
WDR, schon ein Jahr lang ein
regelrechter Sturm der Kritik am
Opus Dei tobte, sprach Kardinal
Hoffner offentlich von ,, Kélner Opus-
Dei-Hetze“ und erklarte: ,,Wenn ein
neu in der Kirche entstandenes Werk
nicht angegriffen wird, liegt die
Vermutung nahe, dass dieses Werk
nicht von Gott ist“ und fugte hinzu:
,burch seine parteiischen und
gehassigen Sendungen gegen Opus
Dei hat der Westdeutsche Rundfunk
den Selig- und



Heiligsprechungsprozef$ des
Grunders ungewollt gefordert.“ (8)

V. Was heif$t Heiligkeit?

Seligsprechung, Heiligsprechung,
Heiligung, Heiligkeit: Was heifdt das
alles iberhaupt? Der heilige Paulus
begrufite noch alle Mitglieder der
christlichen Gemeinden als ,,die
Heiligen“. Der Begriff ist dann
irgendwann aus dem
Alltagsgebrauch verschwunden und
in die Schauvitrine der guten Stube
gestellt worden, neben andere
seltene und aufSergewohnliche
Erinnerungsstiicke. Kardinal Meisner
sagte am 19. Januar im Kolner Dom,
wir hétten Josemaria Escriva die
Wiederentdeckung zu verdanken,
,dass Heiligkeit kein Privileg fiir
besondere Gruppen in der Kirche ist,
sondern die schlichte und
selbstverstandliche Berufung jedes
Christen, ob im Kloster oder in der
Welt.“ Sonst lage in der Kirche eine



unertragliche Diskriminierung vor.
Es gebe aber in der Kirche keine
Zweiklassengesellschaft.

Heiligsprechung: Naturlich wird da
nicht jemand zum Heiligen
»~gemacht“. Es gibt sehr viel mehr
Heilige als von der Kirche
»heiliggesprochen®“ werden. Die
Heiligsprechung ist, genau
genommen, die kirchliche Erlaubnis,
dass ein Verstorbener, der von vielen
Menschen bereits als Heiliger
angesehen und verehrt wird, nun
auch in der Kirche offentlich als
Heiliger verehrt werden darf. Heilige
sind Vorbilder. Insofern ist es fir
eine Heiligsprechung nicht
unerheblich, ob der Betreffende mit
seinem Leben den heutigen und
zukunftigen Zeitgenossen etwas
aktuell Wichtiges zu sagen hat. Um
beim Grunder des Opus zu bleiben:
dass Escriva nicht etwa nur den
Angehorigen des Opus Dei, sondern
allen Glaubigen der Kirche



Wesentliches zu sagen hat. Beim
Festgottesdienst zum 100. Geburtstag
Escrivas im Kolner Dom am 19.
Januar 2002 drickte es Kardinal
Meisner so aus: ,,Der selige
Josefmaria ist und bleibt der
Grunder des Opus Dei, aber er gehort
uns allen in der Kirche.“

Seligsprechung: Die Seligsprechung
ist eine Etappe im langwierigen
Verfahren bis zur Heiligsprechung.
Einer Seligsprechung geht, sofern es
sich nicht eindeutig um einen
Martyrer (Blutzeugen) handelt, ein
strenges Prufungsverfahren, der
sogenannte Seligsprechungsprozess,
voraus. Dieser ist ein ins einzelne des
ganzen Lebens des Verstorbenen
gehendes Priufungsverfahren in der
Form eines - stets jahrelangen —
Gerichtsverfahrens. Zur
Heiligsprechung eines Seligen ist
dann noch Bedingung, dass seit der
Seligsprechung mindestens ein
Wunder geschieht (wissenschaftliche



Prufungskommission!), welches
eindeutig der Fursprache des Seligen
zu verdanken ist (theologische
Prufungskommission!), und dass eine
Kardinalskommission beide
Ergebnisse billigt.

Apropos Prifungsverfahren: Uber
einen Mangel an Prifungen konnen
Wwir uns in unserer
Leistungsgesellschaft wahrhaftig
nicht beklagen. Die Vorbilder der
Leistungsgesellschaft sind
Nobelpreistrager und Stars. Sie
haben es - je auf ihrem Spezialgebiet
— zu etwas gebracht. Sie heifden
Einstein oder Kofi Anan, Steffi Graf
oder Jan Ullrich, Gerhard Schroder
oder Edmund Stoiber, Madonna oder
Michael Jackson. Nichts gegen
Leistungsprifungen, bis hin zu
politischen Wahlen. Aber es gibt
keine Prifungen auf richtiges Leben
mehr in unserer
Leistungsgesellschaft. Selbst in
Schulzeugnissen wurden die



sogenannten ,Kopfnoten“ (z. B. fir
gutes Betragen) abgeschafft.
Hingegen sind die Vorbilder der
Christen die Heiligen. Nur sie
werden noch — und nur - darauf
geprift, ob ihnen das Leben als
solches gelungen ist. Das stetige
Bemiuihen um ein objektiv — also vor
Gott — gelingendes Leben, das ist mit
Heiligkeit — und Heiligung des Alltags
— gemeint.

VI. Und was heifst Heiligkeit
praktisch?

Auf die Frage, was nun , Heiligung
der (beruflichen) Arbeit“ oder
»Heiligkeit im Alltag” praktisch
bedeutet, hat die Kirchenhistorikerin
Elisabeth Reinhardt eine personliche
Antwort des heiligen Josemaria
ausfindig gemacht: ,Heiligkeit ist*,
sagt Escriva, ,fortwahrend gegen die
eigenen Fehler zu kdmpfen.
Heiligkeit ist, die Pflicht jeden
Augenblicks zu erfiillen, ohne sich



Ausreden zu suchen. Heiligkeit ist,
den anderen zu dienen, ohne
irgendwelche Gegenleistungen zu
erwarten. Heiligkeit ist, die
Gegenwart Gottes zu suchen — den
dauernden Umgang mit ihm — durch
Gebet und Arbeit, die in einem
beharrlichen Dialog mit dem Herrn
verschmelzen. Heiligkeit ist die Sorge
um die Seelen, die uns uns selbst
vergessen lasst. Heiligkeit ist die
positive Antwort jeden Augenblicks
in unserer personlichen Begegnung
mit Gott.“ (9) Und das hat der heilige
Josemaria Escriva nicht nur gesagt.
Er hat, wie sein
Heiligsprechungsprozess bestatigt
hat, auch so gelebt. Und das ist, wie
sich versteht, die unschitzbare
gelebte Botschaft, der das Opus Dei
verpflichtet ist.

Papst Pius XII. nannte Escriva schon
zu Lebzeiten ,einen wahren
Heiligen, einen Mann, von Gott
gesandt fur unsere Zeit“ (10) und



bahnte dem Opus Dei den Weg in die
Weltkirche. Johannes XXIII. sah in
seinem Werk ,ganz unerwartete
apostolische Perspektiven“ (11) fur
die Kirche. Nicht zuletzt war er
beeindruckt von Escrivas
okumenischer Praxis, ins katholische
Opus Dei als Mitarbeiter auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen
aufzunehmen. Paul VI. bezeichnete
Escrivas Botschaft, dass nicht nur
einige wenige (etwa Priester und
Ordensleute), sondern alle Menschen
von Gott zur Heiligkeit berufen sind,
als ,,den eigentlich spezifischen Teil
der gesamten Lehraussage des
Konzils und sozusagen dessen
tiefstes Anliegen.“ (12) Auch Papst
Johannes Paul I. wiirdigte schon,
bevor er sein kurzes Pontifikat
antrat, Escrivas Spiritualitat als
besonders den gldubigen Laien auf
den Leib geschnitten. (13)

Papst Johannes Paul II. erhob Ende
1982 das Opus Dei — woraufhin in



Deutschland 1983 jenes
Medienspektakel losbrach - zur
weltweiten ,Personalpralatur” (eine
ganzlich neue Rechtsgestalt in der
Struktur der katholischen
Weltkirche, die erst durch das II.
Vatikanische Konzil ermoglicht
wurde). 1991 weihte er Alvaro del
Portillo, den Nachfolger des
Grunders in der Leitung des Opus
Dei — und ersten Pralaten der
Pralatur —, zum Bischof.

Der Wiener Kardinal Konig brachte
zum Ausdruck, dass Escriva mit dem
Opus Dej, schon als er es im Jahre
1928 grundete, ,vieles vorwegnahm,
was mit dem II. Vatikanischen Konzil
Allgemeingut der Kirche geworden
ist.“14 Und in Koln erklarte Kardinal
Hoffner, Escrivas Werk sei
sKirchengeschichtlich providentiell

und von einer heilenden Kraft, deren
Wert kaum uberschitzt werden
kann.“ (15)



Eine Erfolgsgarantie gibt es im
Bemiihen um die Heiligung des
Alltags nicht. Das ist aber kein Anlass
zur Entmutigung. Wir sollen Gottes
Gnade wirken lassen. Taglich neu.
Unsere Aufgabe beschrankt sich
darauf, Hindernisse auszuraumen,
vor allem die unserer kleinen
Eitelkeiten. Der Selige Josemaria
vergleicht unseren Alltag mit einer
Bootsfahrt: ,Dein Boot: deine
Fahigkeiten, deine Plane, deine
Erfolge — all das ist nichts ntitze, es
sei denn, du stellst es Christus zur
Verfiigung, du lasst ihn ungehindert
einsteigen, du verzichtest darauf, aus
deinem Nachen einen Gotzen zu
machen. Nur wenn du die Nahe des
Herrn suchst und ihm das Steuer
uberlasst, wirst du die Stirme des
Lebens heil iiberstehen.“

Sich einlassen auf den kleinen
Heroismus in der Arbeit etwa, der
unter anderem darin besteht, jede
Aufgabe wirklich zu Ende zu



bringen, wie es im Weg heifst: ,Du
willst wirklich heilig werden? -
Erfulle die kleine Pflicht jeden
Augenblicks! Tu das, was du sollst,
und sei ganz in dem, was du

tust“ (Nr. 815). Den geistlichen
Impulsen des Opus Dei verdankt
Stefania Cafaro nach ihren eigenen
Worten Entscheidendes ihrer
Karriere. Als sie vor vielen Jahren
schon morgens beim Uben, so
erzahlte sie bei unserem workshop
in Rom, mit einem schwierigen Stiick
ihre Probleme gehabt habe und, wie
schon oft, dieses beiseite legen
wollte, um es spdter aufzugreifen, sei
ihr diese Stelle eingefallen. Und dann
habe sie gedacht, sie konne doch jetzt
dem Herrn hier und jetzt das kleine
Opfer bringen, sich gleich morgens
an diesem vertrackten Stiick
abzurackern. Und das habe sie dann
getan — hartnéckig. Die Folge: Die
Preisjury habe ihre Interpretation als
die beste bewertet und



vorgeschlagen, das Stiick
aufzunehmen.

Aber auch musikalisch verdanke sie
den geistlichen Anregungen viel,
nicht nur die Sorge um Ordnung,
Harmonie, Form und Gleichgewicht,
sondern auch, was die Tiefe der
Interpretation angehe, beispielsweise
den gestalterischen Einsatz der
Pausen. ,Das Schweigen ist wie die
Wache am Tor des inneren Lebens®,
heifst es im Weg (Nr. 281). Dass diese
Bedeutung des Schweigens auch fir
die Musik gelte, hatten ihr Zuhorer
immer wieder bestatigt. Nach einer
Schubert-Interpretation sei
besonders von den ,,sprechenden
Pausen“ und ihrer Steigerung der
Spannung und Tiefe die Rede
gewesen. Und im Oktober 2000 habe
es im Kommentar eines bekannten
Klavier-Professors geheifden: ,In
dieser Pianistin findet sich ein
spiritueller Reichtum, der unmaoglich



allein aus stundenlangem Uben
herrihrt.“

Schliefdlich beriihrt Stefania noch
einen delikaten Punkt, der fiir
erfolgsverwohnte Kinstler — und
nicht nur Kunstler — zur standigen
Versuchung werden kann. Lassen
wir sie selbst berichten: ,Meine
Arbeit bedeutet auch viele Reisen,
Aufenthalte in Hotels, Galadiners,
Begegnungen mit hochgestellten
Personlichkeiten, usw. ... Aus der
Lehre des heiligen Josemaria habe
ich entnommen, dass es moglich ist,
all dies auf eine christliche Art und
Weise zu leben. Es ist moglich, im
Hotelzimmer immer Ordnung zu
halten; bei einem Gala-Diner
nuchtern zu bleiben; die Armut zu
leben, indem man den gunstigsten
Flugtarif wahlt, auch wenn eine
Agentur den Flug zahlt, zu Fuf$ zu
gehen, wenn ein Taxi nicht
unbedingt notig ist.“



»Schliefslich habe ich gelernt®, figt
Stefania noch hinzu, ,der jeweiligen
Gelegenheit angemessen auf Eleganz
in der Kleidung und im Auftreten zu
achten“. Gern wies der Selige
Josemaria daraufhin, dass unser
Herr auch Wert legte auf den
angemessen feinfihligen, eleganten
Umgang miteinander. So im Hause
des Simon, dem er Versaumnisse der
Gastfreundschaft vorhalt (Lk 7, 44
ff.). Und um seinen Leibrock wirfeln
sogar die romischen Soldaten, weil
sie ihn fir zu gut hielten, um ihn zu
teilen (Joh. 23 f.). ,Es hat mich stets
beeindruckt®, so Stefania, ,wenn der
Grunder des Opus Dei die Eleganz
unseres Herrn zur Sprache brachte
und den Christen ans Herz legte,
Jesus auch darin zu folgen.“

Anmerkungen

1) Artistic Creativity, Preparatory
Papers of the Workshop, Hsrg. v.
Lindenthal-Institut Koln u.



Fundacién Promocion de la Cultura
Madrid, Pontificia Universidad della
Santa Croce, Piazza di
Sant’Apollinare 43, 00186 Roma, 2002
(Im weiteren Text referierte Beitrage
der Kunstler A.Zorin, A.Shives und
St.Cafaro sind hier veroffentlicht).

2) J. Escrivd, Freunde Gottes, 2. Aufl.
Koln 1980 (Adamas), RANr. 65.

3) N. Lobkowicz, Kultur -
Christentum — Pluralismus: die
Mobilisierung der Laien, in: Cesar
Ortiz (Hrsg), Josemaria Escriva -
Profile einer Griindergestalt, Koln
2002 (Adamas), 347-363, hier: 354 f.

4) Ebd., 350.

5) Ebd., 350: aus den Personlichen
Aufzeichnungen Escrivas, Nr. 158,
zit. nach A. de Fuenmayor / V.
GOmez-Iglesias / ].L.Illanes, Die
Pralatur Opus Dei. Zur
Rechtsgeschichte eines Charismas,
Essen 1994, 34. In einem Brief von



1932 heifst es: ,Das Werk steht fur
uberhaupt keine Politik: dazu ist es
nicht da. Unser Ziel ist ausschliefdlich
spirituell und apostolisch... Uns eint
nur ein geistiges Band*“.

6) Ebd. 351: zit. aus Gesprache mit
Msgr. Escriva, 4. Aufl. Kéln 1992
(Adamas), RANr. 12.

7) Ebd. 352: zit. aus Gesprache...,
RdNr. 15.

8) Joseph Kardinal Hoffner,
Interview mit KNA v. 24.08. u.
Nachtrag v. 30.08.1984.

9) E. Reinhardt, Wo Himmel und
Erde sich vereinen, in: Cesar Ortiz
(Hrsg), Josemaria Escriva — Profile
einer Grindergestalt, Koln 2002
(Adamas), 141-157, hier: 142 f.; zit.
nach Salvador Bernal, Memoria del
Beato Josemaria Escriva de Balaguer,
Madrid 1999, 16.



10) Alvaro del Portillo, Uber den
Grunder des Opus Dei, Koln 1996
(Adamas), 13.

11) Ebd., 15.

12) Paul VI., Motu proprio Sanctitatis
Clarior, 09.03.1969, AAS 61 (1969),
149-150.

13) Albino Luciani, Cercando Dio nel
lavoro quotidiano, in: Gazettino di
Venezia v. 25.07.1978.

14) Kardinal Franz Konig, Uber das
Opus Dei, Schriftenreihe der
Karlskirche Heft 2, Wien 1989, 4.

15) Ambosius Efser OP, Wenn alles
zur Freude wird, in: Notizen, Zeitung
zur Seligsprechung des Opus-Dei-
Grunders Josemaria Escriva, Mai
1992, S. 8 (Pater A. Efder OP ist
Generalrelator der romischen
Kongregation fur die Selig- und
Heiligsprechungen und war



zustandiger Relator im
Kanonisationsverfahren von
Josemaria Escriva).

Dr. Hans Thomas leitet das
Lindenthal-Institut in Koln.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/was-ist-das-opus-dei-3/
(20.01.2026)


https://www.lindenthal-institut.de
https://opusdei.org/de/article/was-ist-das-opus-dei-3/
https://opusdei.org/de/article/was-ist-das-opus-dei-3/

	Was ist das Opus Dei?

