
opusdei.org

Was ist das Opus
Dei?

Dr. Hans Thomas, Direktor des
Lindenthal-Instituts in Köln, hat
Aussagen von
unterschiedlichsten Personen
und Persönlichkeiten
zusammengestellt, die eine
facettenreiche Antwort auf
diese Frage geben.

20.08.2013

Moskau, Frühjahr 1980: Der
orthodoxe Priester Alexandr Men, in
dessen Gemeinde sich die
Intelligentzia sammelt, trifft sich wie



oft mit einem Kreis seiner Getreuen.
Vater Alexandrs Ausführungen
werden auf Tonband mitgeschnitten:
„Seit einigen Jahrzehnten gibt es im
Westen eine Bewegung namens Opus
Dei, Werk Gottes. Es wurde von
einem Portugiesen gegründet. Er
heißt Josemaria Escrivá. Die
Bewegung ist in der Welt weit
verbreitet. Escrivá hat ein kleines
Buch geschrieben, Der Weg: eine
Sammlung von Aphorismen. Ich
hoffe, dass wir es eines Tages
übersetzen, damit Sie es lesen
können. Escrivá sagt, dass Christsein
nicht heißt, ein gut-bürgerliches
Leben zu führen wie ein Heide, um
dann sonntags vielleicht zwei
Stunden der geistlichen Erhebung zu
widmen. Christsein bedeute, es
immer zu sein, jeden Tag, in den
gewöhnlichsten Situationen und
Dingen.“ Vater Aleksandr Men wurde
zwei Jahre später ermordet. Seine
eigenen geistlichen Schriften
erreichen inzwischen allein in



Russisch eine Gesamtauflage von 6
Millionen.

„Portugiese“: Unter sowjetischen
Verhältnissen waren nähere
Informationen wie die, dass Escrivá
Spanier war, schwer zu erlangen. Mit
einem der damals Anwesenden traf
ich im Januar 2001 in Rom
zusammen. Den Moskauer Dichter
und Schriftsteller Aleksandr Zorin
hatte Vater Aleksandr Men zum
orthodoxen Christentum bekehrt und
1975 getauft. Alik Zorin hat mir das
damalige Geschehen geschildert. In
nachfolgenden öffentlichen
Auftritten habe Vater Alexandr Men
offen über Escrivá und die laikale
Spiritualität des Opus Dei
gesprochen.

Aus Anlass des 100. Geburtstags des
damals noch seligen Josemaría
Escrivá richtete im Januar 2002 die
Päpstliche Universität vom Heiligen
Kreuz in Rom den Internationalen



Kongress „The Grandeur of Ordinary
Life“ aus, bei dem ich einen
workshop zu leiten hatte. Ergänzend
zu den philosophisch-theologischen
Kongress-vorträgen sollten die
workshops den Einfluss der
Botschaft des - damals noch - seligen
Josemaría im praktischen Leben und
der beruflichen Arbeit konkreter
Menschen sichtbar werden lassen:
von Menschen unterschiedlichster
Länder, Lebensbereiche und Berufe,
in unserem Fall: von Künstlern. Titel:
„Artistic Creativity“. (1) Der
workshop versammelte Künstler von
Moskau bis Vancouver. Zorin trug
seine Geschichte bei.

I. Begegnung mit dem Opus Dei

Alik Zorin konnte bald eine
Samizdat-Ausgabe einer russischen
Übersetzung vom Weg erwerben.
Genauer: die Durchschlagpapier-
Kopie Nr. 5 einer
Schreibmaschinenfassung, noch



gerade lesbar, wenn er ein weißes
Papier hinterlegte. Zuerst faszinierte
ihn die literarische Dichte der
Aphorismen, dann die
unkonventionelle Verbindung von
geistlicher Betrachtung und
lebenspraktischer Herausforderung.
Allerdings, so Zorin, sei ihm ein
merkwürdiger Kontrast aufgefallen
zwischen der modernen Direktheit.
Dies habe er aber zunächst für einen
Trick des Verfassers gehalten, um
den KGB abzulenken. Mit der alten
Kirchensprache vertraut, würde der
KGB den Text gewiss unter „das
Übliche“ ablegen.

Zorin hat der Text 20 Jahre begleitet.
Er habe, sagt er, Entdeckung um
Entdeckung gemacht. Das Buch habe
seine Weltsicht verändert und sein
Verhältnis zur eigenen Poesie
revolutioniert. Mit Einführung der
Marktwirtschaft sei beispielsweise
Lyrik in Russland kaum noch
verkäuflich gewesen, wurde folglich



auch kaum noch gedruckt. Ein
Dichter brauche aber ein Gegenüber,
mit dem er im Dialog stehe, ein
Publikum, das ihn legitimiere. Er
habe damals begriffen, dass er, um
seine Arbeit zu legitimieren, nicht
mehr irgendeines Publikums
draußen bedurfte. Vielmehr sei
seitdem sein erstes Publikum und
seine Jury jene höchste Autorität, der
er auch sein Talent verdanke, Gott.
Dabei erinnert er an die Erzählung
des heiligen Escrivá, der in Burgos
gern mit den jungen Leuten auf
einen Turm der Kathedrale stieg und
sie auf die Filigranarbeit des
gotischen Maßwerks aufmerksam
machte, wahre Wunderwerke, die
von unten gar nicht zu sehen waren.
(2)

„Für mich“ sagt Zorin, „ist Der Weg
mehr als Literatur. Er leitet zum
Handeln an, er ist eine Blaupause für
die Umsetzung des Evangeliums ins
Leben – von zeitloser Relevanz. (...)



Was für Inhalte – so reich, so intim,
so vertraut! Ich habe das Buch zu
einem Stück von mir gemacht, zu
meinem Ausgangspunkt! Mich

fasziniert sein stenographischer Stil –
eine Stenographie des Geistes. Die
wollte ich in meine poetischen
Fassungen hineinholen.“

Zorin übertrug Teile vom Weg in
Verse. Der Komponist Yuri Pasternak
hat sie in Ton gesetzt. Vermutlich ist
die orthodoxe Gemeinde, der Zorin
angehört, heute der einzige Ort, wo
Texte aus dem Weg gesungen
werden.

Anfang der 1990er Jahre konnte man
mitunter in der Presse von angeblich
aufregenden strategischen
Konzepten des Opus Dei in
Osteuropa lesen. Der Wirklichkeit
näher ist der Fall Alik Zorins,
exemplarisch auch sein Wunsch
nach näheren, auch persönlichen
Kontakten. Er ist nicht der einzige.



Nicht wenige Bischöfe in Ländern
Osteuropas tragen den Wunsch vor,
das Opus Dei möge in ihren Diözesen
tätig werden. Es gibt bislang keine
Niederlassung der Prälatur in
Russland, aber mehr oder minder
regelmäßige Reisen eines Laien und
öfter auch eines Priesters von
Helsinki nach Moskau und St.
Petersburg. An einem Pontifikalamt
von Erzbischof Kondrusiewicz zu
Ehren des Seligen Josemaría in der
St. Ludwigs-Kirche in Moskau im
Januar 2002 nahmen 400 Personen
teil. Alik Zorin war so überrascht wie
erfreut.

Also: Was ist das Opus Dei? Ich
nehme mir einfach heraus, hier gar
nicht zu erklären, was eine
Personalprälatur ist. Es ist zwar
interessant und wichtig, weil in
dieser vom II. Vatikanischen Konzil
angestoßenen rechtlichen
Neuschöpfung das Opus Dei eine
seinem Wesen gemäße Einordnung



in die Struktur der Katholischen
Weltkirche gefunden hat. Es hat aber
z. B. bei meiner Begegnung mit dem
„Werk“ keine Rolle gespielt. Sollte
jemand Zweifel haben, wie denn die
katholische Kirche als solche nun
eigentlich zum Opus Dei steht, mag
der Hinweis darauf genügen, dass
Papst Johannes Paul II. den Gründer
am 6. Oktober heiliggesprochen hat.
Es sei denn, der Zweifel bezieht sich
mehr als auf das Opus Dei auf die
Kirche selbst.

Bei mir selbst war es anders als bei
Alik Zorin. Ich habe nicht zuerst
Schriften des Gründers noch etwas
über das Opus Dei gelesen. Ich bin,
wenn ich ehrlich bin, auch gar nicht 
dem Opus Dei begegnet. Ich habe nur
einige Personen kennen gelernt. Wir
wurden Freunde. Natürlich haben
sie mir vom Opus Dei, von
„Berufung“, von Hingabe mitten in
der Welt erzählt. Das fand ich gut,
aber eher etwas für meinen Bruder



Rolf, der für solche Dinge schon
immer mehr „Antenne“ gehabt hatte.
Katholisch war ich allerdings auch,
und der Glaube war mir auch
keineswegs gleichgültig.

Diese Freunde haben mich
beeindruckt, vor allem einer. Und
zwar mit meist ganz einfachen
Dingen. Zum Beispiel steht der
mitten in einer Unterhaltung oder
während der Arbeit im Labor
plötzlich auf und sagt: Es ist zwölf,
beten wir den Engel des Herrn?
Vielleicht hätte es gar keinen
besonderen, sogar einen
absonderlichen Eindruck auf mich
gemacht, wenn ich ihn nicht als ein
regelrechtes „Arbeitstier“ gekannt
hätte und dennoch oft für mich
soviel Zeit hatte, als hätte er kaum
etwas zu tun. Fast immer gut gelaunt,
steckte er mit seinem Optimismus an,
ja feuerte an. Dinge, die mich
bedrückt hätten,schien er einfach
wegzustecken.



Religiöse Gespräche waren häufig -
und immer sehr persönlich. Er war
hartnäckig. Ich auch. Lange Zeit.
Irgendwann fing die Sache an, mich
„zu kratzen“. Dem Kontakt lieber aus
dem Weg gehen? Feigheit! Denn das
war mir klar: Nicht er, der Georg,
war es, der mich „kratzte“. Derjenige,
der „kratzte“, kratzte jedenfalls
schließlich mit Erfolg. Dafür bin ich
aber auch dem Georg noch heute
dankbar.

Offenbar bin ich kein Sonderfall: In
North-Vancouver, Kanada, lebt
Arnold Shives. Er ist Maler. Seit er
1972 katholisch wurde, sagt er, habe
er zwar gebetet, aber seine Malerei
habe damit und mit seinem Glauben
irgendwie nichts zu tun gehabt. Das
sei ihm selbst aufgefallen und habe
ihn gestört. Im katholischen Milieu
habe er dann den Eindruck
gewonnen, eigentlich sollte er
vielleicht auf religiöse Malerei
umschalten. Dagegen habe er



andererseits instinktiv eine
Abneigung entwickelt. Irgendwie
habe er gespürt, dass dies weder der
Kunst noch dem Glauben gerecht
werde. Von den Leuten vom Opus
Dei, die er dann kennen lernte, hätte
tatsächlich niemand ihm je gesagt, es
sei besser, sich an religiösen Themen
zu versuchen, geschweige denn
einen Rat in die Richtung gegeben.

Vielmehr habe er durch sie begriffen,
dass es darum gehe, in seiner
gewohnten Atelierarbeit wie im
sonstigen Alltagsleben Gott näher zu
kommen und Umgang mit ihm zu
pflegen.

II. Im Alltäglichen das Göttliche
entdecken

Als Neubekehrter habe er an
mancher Unordnung nicht nur in der
Gesellschaft allgemein, sondern auch
unter Katholiken Anstoß genommen.
Das habe eine Sympathie für
Traditionalisten heraufbeschworen.



Dank der Freunde vom Opus Dei sei
er auch aus diesem ungesunden
Dunst bald herausgewesen. Zwei
Entdeckungen hätten ihm dabei
geholfen: Dass seine Arbeit nach den
Worten des heiligen Josemaría „der
Angelhaken unserer Heiligung“ ist,
und dass er bei allem persönlichen
Ungenügen dennoch Kind Gottes sei.
Das sei wie klares, sonniges Wetter.
Aber lassen wir ihn selbst sprechen:
„Besonders ermutigend fand ich die
Lehre des seligen Josemaría, was die
Arbeit und die Freiheit anlangt. Er
schob beiseite, was er treffend
‚mystisches Wunschdenken’ nannte
und half mir, Praxis und Theorie
zusammenzubringen. (...) Der Kampf
mit dem Endziel der theologischen
Tugenden wird so menschlich: er
beginnt und endet mit Sportsgeist.
Ich lernte, oft Stoßgebete
einzustreuen, z. B. das dem seligen
Josemaría so beliebte ‚nunc coepi’:
Jetzt fange ich an.“



Darauf angesprochen, ob er
Veränderungen in seinem
Arbeitsrhythmus oder Tagesablauf
festgestellt habe, erzählt Arnold als
erstes, dass ihn die Warnung des
seligen Josemaría vor einer
„bourgeoisen Mentalität“, vor
jeglicher Verspießerung, gleich
begeistert habe. Als Künstler sei ihm
natürlich ein Hang zur Bohème und
zum Chaotischen vertraut. Der
Schlachtruf der modernen Künstler
„épater la bourgeoisie“ stecke auch
ihm in den Knochen. Das Bemühen
darum, bei aller Arbeit Zeit für das
Gebet und ein Leben mit den
Sakramenten zu finden und auch die
Familie nicht zu vernachlässigen,
habe aber seinen Arbeitsstil – oft bis
spät in die Nacht – revolutioniert. Er
habe einfach Ordnung in seinen
Tagesablauf bringen müssen. Erste
Frucht: ein Stunde mehr Schlaf. Laut
Urteil seiner Frau sei er seitdem gar
nicht mehr so grantig, sondern viel
erträglicher geworden.



Richtig dankbar sei er dem seligen
Josemaría dafür, sein Verständnis
von beruflichem Prestige korrigiert
zu haben. Richtig verstanden,
„kommt das berufliche Prestige“, so
Arnold, „endlich aus dem ätzenden
Klima bloßer Eitelkeit heraus und
findet seinen Platz als Anlass, Gott zu
loben – und als Werkzeug des
Apostolates. Durch den heiligen
Josemaría habe ich berufliche
Enttäuschungen und Niederlagen, ob
nun selbstverschuldet oder nicht,
richtig einordnen gelernt: zum einen
als Herausforderung, besser zu
werden. Vor allem aber lernte ich,
auch in Niederlagen noch einen
Beweis der Nähe und Zuneigung Jesu
zu sehen, während ich früher nur
Versagen und Widerspruch
beklagte.“

Zu der so wichtigen Frage, wie mit
eigenen Erfolgen – und eben auch
Misserfolgen – umgehen, berichtet
ganz ähnlich die junge Mailänder



Pianistin Stefania Cafaro: „Der Geist
des Opus Dei hat mich gelehrt, die
Leidenschaft für den Beruf und
gesunden Ehrgeiz damit zu
vereinbaren, Gott in meinem Leben
an die erste Stelle zu setzen.“ Die
Nagelprobe sei der für den Solisten
magische Augenblick, das Konzert.
„Und da erlaubt mir der Applaus,
dem Herrn zu sagen: ‚Dieser Applaus
ist für dich, zu deiner Ehre: Danke,
Herr!’ Vom seligen Josemaría habe
ich gelernt, dass Demut nicht darin
besteht zu sagen, ich spiele schlecht,
vielmehr darin zu sagen: Danke,
Herr, denn wenn ich gut spiele, dann
deshalb, weil du mir dieses Talent
gegeben und mir geholfen hast, es zu
entfalten.“

Man nimmt es Stefania einfach ab,
wenn sie sagt, dass ihr das auch eine
vorher nicht gekannte Gelassenheit
gibt. Sie arbeite einfach mit mehr
Frieden und Freude. Und es habe
ihre Musik für die anderen offener



gemacht, sprich: ihre Sensibilität
teile sich besser mit und es entstehe
so etwas wie ein Dialog mit den
Zuhörern. „Und ich habe gelernt“,
fügt sie noch hinzu, „zu lächeln. Der
Augenblick des Konzerts ist ein
besonderer Augenblick. Da ist die
Freude zu spielen und zugleich die
Angst, und beide sind nicht zu
trennen. An der Hand des seligen
Josemaría habe ich gelernt, auch
inmitten der Angst das Spielen zu
genießen. Ich denke einfach, dass
Jesus bei mir ist und mit mir spielt.
Er bringt mich beim Spielen zum
Lächeln, denn ich will mein
Genießen ja zu den Hörern
herüberbringen.“

III. Berufung zur Heiligkeit

Man stelle sich vor, hierzulande
machten Tausende und
Abertausende von gläubigen
Christen, in gleich welchen
Situationen und Berufen, plötzlich in



dem Sinne ernst mit ihrem Glauben,
dass sie – zu Hause, in der Werkstatt,
im Geschäft, in der Schule, im
Theater, in der Wissenschaft, in der
Politik – bei allem, was sie tun, ob sie
das nun gerade für wichtig halten
oder für unwichtig, vor allem
bestrebt sind, es aus Liebe zu
Christus zu tun.

Wer würde nicht, wenn er stets
Christus vor Augen hätte, erstens,
fast alles besser tun? Und wäre nicht,
zweitens, endlich auch die Trennung
überwunden zwischen unserem
Alltag und unserem Verhältnis zu
Gott – und zwischen den
verschiedenen „Rollen“, die wir auf
der Bühne der Gesellschaft jeweils zu
spielen haben? Der Schreinermeister
Meyer, der Familienvater Meyer, der
Kirchgänger Meyer und der
Kommunalpolitiker Meyer wären
endlich ein und derselbe Herr
Meyer: Leben aus einem Guss. Das
ist, etwas kurz und vereinfacht, die



Kernbotschaft des heiligen Josemaría
Escrivá und die raison d’être des
Opus Dei.

In dieser verkürzten Antwort auf
unsere Titelfrage „Was ist das Opus
Dei?“ liegt allenfalls die Gefahr, die
Berechtigung des Opus Dei
vorschnell an Breitenwirkungen zu
messen. Entscheidend ist, dass es mir
hilft, meinen Alltag zu heiligen (wozu
auch gehört, andere im Herzen mit
der Liebe Christi anzurühren). Mir
wurde häufiger die Frage gestellt, ob
man dazu des Opus Dei bedürfe.
Meine Antwort: Um als Weltchrist –
ob als Laie oder als Weltpriester –
den Alltag zu heiligen, muss man
nicht im Opus Dei sein. Mir hat das
Opus Dei aber entscheidend
geholfen, die Herausforderung zu
verstehen und anzupacken.
Allerdings: Nun bietet uns Laien und
den Weltpriestern Gott diese Hilfe in
der Kirche an. Ob man sie annimmt



oder ausschlägt, ist also auch keine
ganz unerhebliche Frage.

Während seiner durchaus
erfolgreichen Karriere liebäugelte
der Burgschauspieler Michael König
vor seiner Wiener Zeit mit den
Ideologien der 1968er Bewegung:
Materialismus, Klassenhass, radikale
Emanzipation. Dann wachte er eines
Tages auf vor den Ruinen eines
totalitären Relativismus und der
sinnlosen Beliebigkeit. Er fühlte sich
erneut aufgerufen, sich „dem
dreifaltigen Gott und der
katholischen Kirche“ zuzuwenden.

„Zu dieser Entscheidung“, schreibt
er, „fand ich gemeinsam mit meiner
Frau. Die Umkehr wurde schon bald
auf harte Proben gestellt durch das
Verhalten von Zeitgenossen, für die
ein papsttreuer Katholik ein
gefährlicher Geisteskranker zu sein
scheint. Ich wollte Ernstmachen mit
meiner Taufberufung. Nach einigen



Fehlversuchen stieß ich auf das
Büchlein Der Weg von Josefmaria
Escrivá. Ich hatte schon vorher über
das ‚Opus Dei’ gelesen, angeregt
durch das Magazin ‚Der Spiegel’.
Dessen üppiger Hass brachte mich zu
der Vermutung, es müsse sich hier
um ein bemerkenswertes Phänomen
handeln.“ König zitiert einige Stellen
aus Der Weg, die ihn damals
blitzartig berührt haben, und fährt
fort: „Ich fühlte mich ‚ertappt’. Aber
nicht im Sinne peinlicher
Entlarvung, sondern im Sinne
inständiger Aufforderung zur
Umkehr zu christlicherem Leben.
Tatsächlich: hier war eine klare, aus
genauer Kenntnis der Möglichkeiten
und Schwächen des Menschen
fordernde, begeisternde Ansprache,
die in die verborgensten Kavernen
der Seele reichte mit ihrer
unbändigen Liebe zu Gott und seinen
Geschöpfen. Hier war ein Weg, die
Einheit von Leben und Glauben
mitten im Betrieb der Welt zu



verwirklichen. ‚Alle anständigen
Berufe’, schreibt der heilige
Josefmaria, ‚können und sollen
geheiligt werden’.“

Josemaría Escrivá warnte die
Laienchristen vor einer Art
Bewusstseinsspaltung oder
Doppelleben – hier die ganz
säkularisierte Welt des Berufs und
der Gesellschaft, dort die Religion,
begrenzt auf den Kirchenraum, und
forderte sie auf, „das geistliche Leben
zu materialisieren“. Hierauf Bezug
nehmend, erinnert Nikolaus
Lobkowicz, ehem. Präsident zuerst
der Universität in München, dann in
Eichstätt – selbst nicht Mitglied des
Opus Dei –, daran, dass es nach den
Texten des Neuen Testaments „auf
dieser Welt nichts gibt, was durch die
Menschwerdung des Logos und die
Auferstehung Jesu nicht radikal
verändert worden wäre.“



Escrivá denke vor allem an die Laien,
so Lobkowicz weiter, und habe „die
(von der Kirche freilich nie
ausdrücklich bejahte) Tradition vor
Augen, nach der man, wenn man
Heiligkeit anstrebt, Priester wird
oder in einen Orden eintritt. Danach
könne der Laie, eben weil er ‚in der
Welt’ bleibt, nicht mehr erreichen,
als ein ‚anständiger’ Christ zu sein.“
Mit seiner Betonung, jeder Beruf,
jede Tätigkeit, und in ihnen auch die
unbedeutendste Kleinigkeit, seien
Situationen, in denen Gott auf den
Menschen wartet, wolle Escrivá die
christlichen Laien mobilisieren mit
dem Zuruf, auch sie seien zur
Heiligkeit berufen. Das II.
Vatikanische Konzil habe wohl kaum
beabsichtigt, pointiert Lobkowicz,
„die Laien dazu einzuladen, ständig
um den Altar herumzuspringen und
sich zudem in die Aufgaben der
Bischöfe und der Priester
einzumischen“. Die Bitte der
Konzilsväter laute vielmehr. „Seid



dort, wo ihr gerade steht, und zwar
nicht nur am Sonntag, Christen im
Vollsinn des Wortes – nehmt euren
Beruf, euer Familienleben, alles, was
ihr tut, als Aufgabe wahr, die der
Herr euch aufgetragen hat. Und seid
zugleich – in unaufdringlicher Weise
– Apostel.“ (3)

Wie man in aller Unaufdringlichkeit
den sich bietenden Gelegenheiten
apostolische Chancen ablauschen
kann, hat mich an den eher
beiläufigen Erzählungen der jungen
Pianistin Stefania Cafaro
beeindruckt. Da hockt sie nach vier
Ausleseproben mit zwei weiteren
italienischen und zwei japanischen
Pianistinnen vor dem
entscheidenden Konzert in der
Theaterrequisite zusammen. Fünf
Rivalinnen. Keine sagt ein Wort. Da
fällt ihr ein, dass sie einen Riegel
Schokolade in der Tasche hat. Sie
teilt auf und bietet an. Es folgt eine
sympathische Unterhaltung – mit



Humor und Lachen. Das Klima der
Rivalität ist wie weggeblasen. Eine
andere tüchtige junge Pianistin – aus
Mailand wie sie – war schon vorher
ausgeschieden. Stefania rief sie an,
als sie auch wieder in Mailand
zurück war. Einfach so. Die Kollegin
war völlig überrascht. Die beiden
trafen sich nun öfter und freundeten
sich an. Sie sprachen über Musik –
und dann auch über Gott. Hiermit
habe die Freundin zunächst weniger
anfangen können, aber nach und
nach sei sie neugieriger geworden.

Noch eine Begegnung – in Siena. Für
das Schlusskonzert einer
Meisterklasse war die Auswahl auf
sie gefallen war – gemeinsam mit
einer armenischen Kollegin. Wenige
Tage vor dem Konzert üben beide an
zwei Klavieren. Die Armenierin hat
den schlechteren Flügel erwischt. Sie
spielen stundenlang. Irgendwann
sagt Stefania: Komm, wir wechseln
mal das Klavier. Nachher sagt ihr die



orthodoxe Kollegin: Ich glaube, dass
ich verstanden habe, was
Katholischsein heißt.

IV. Freie Bürger; Handeln im
eigenen Namen

Lobkowicz reibt sich übrigens an
dem Ruf, das Opus Dei sei
konservativ. „Sollte damit gemeint
sein“, schreibt er, „Mitglieder des
Werkes würden sich zu einer
bedingungslosen Treue zur Kirche
bekennen, so trifft diese
Charakterisierung zwar zu. Es ist
freilich schwer zu verstehen, warum
diese Verhaltensweise als
konservativ bezeichnet werden
sollte. Die Treue eines Christen zum
Glauben und der Lehre der Kirche ist
ja weder konservativ noch
progressiv, weder links- noch
rechtslastig, sie ist zunächst einmal
eine Treue zum menschgewordenen
Logos, zu Jesus Christus. Dies als
konservativ bezeichnen könnte im



Grunde nur jemand, der Treue für
ein rückständiges Verhalten hält.“ (4)

Dann wendet Lobkowicz den Begriff
politisch und widerspricht seiner
Anwendung auf das Opus Dei
ebenso. Denn besonders
nachdrücklich habe Escrivá
bestanden auf der völligen Freiheit
der Mitglieder des „Werkes“ wie
überhaupt der Laien in allen
beruflichen, gesellschaftlichen und
politischen Fragen. Hierzu führt
Lobkowicz eindeutige Aussagen des
Gründers an, die bis in die
Anfangszeit des Opus Dei
zurückreichen. 1932: „Wir sind
Bürger gleich den anderen: die
gleichen Pflichten, die gleichen
Rechte. – Politische Freiheit der
Mitglieder, Männer wie Frauen.
Deshalb Meinungsvielfalt im
Menschlichen.“ (5) 1967: „Wir dürfen
nie vergessen, dass – auch unter
Katholiken – ein gesunder
Pluralismus der Meinungen in allen



Angelegenheiten, die Gott der freien
Diskussion der Menschen überlassen
hat, nicht nur mit der hierarchischen
Ordnung und der notwendigen
Einheit des Volkes Gottes völlig im
Einklang steht, sondern sie sogar
stärkt und vor Verfälschungen
bewahrt.“ (6) Jede
fundamentalistische Versuchung sei
damit abgewehrt. Noch zugespitzter,
auch gegen klerikalistische
Bevormundung der Laien gewandt,
1968: „Eine der größten Gefahren,
die die Kirche heute bedrohen,
könnte darin bestehen, (die) göttliche
Forderung der christlichen Freiheit
nicht anzuerkennen und aus
Gründen einer vermeintlich
größeren Wirksamkeit den Christen
eine weitgehende Gleichgestaltung
aufzwingen zu wollen.“ (7)

Als freier Bürger des weltlichen
Gemeinwesens soll sich der schon
erwähnte Herr Meyer also die
persönliche Verantwortung zumuten,



die seine Freiheit nun einmal mit
sich bringt – und sich, wo es für
Religion oder Kirche einzustehen gilt,
sich nicht hinter vermeintlichen
„Profis“ verschanzen, sei es nun
hinter seinem Pfarrer, den Bischöfen,
dem Papst oder kirchlichen
Institutionen, sondern sein Leben
aus dem Glauben zuerst einmal – in
Verantwortung vor Gott und der
Kirche – als seine eigene Sache
ansehen und in seinem eigenen
Namen vertreten.

In diesem Zusammenhang ist es
geradezu amüsant, wenn manche
Kreise – auch katholische – der
kirchlichen Personalprälatur Opus
Dei vorhalten, sie verschanze oder
verstecke sich hinter ihren
Mitgliedern, tarne sich sozusagen mit
deren Initiativen, die sie als Bürger
ergreifen, weil diese gesellschaftlich
im eigenen Namen auftreten und
nicht als kirchliche Funktionäre.
Aber mit der Zeit wird die Botschaft



des II. Vatikanischen Konzils von der
Berufung und Sendung der Laien
doch noch durchsickern.

Bekanntlich wurde aber das Opus
Dei öffentlich nicht nur mit dem
Vorwurf des Geheimen konfrontiert,
sondern auch noch mit einer ganzen
Reihe anderer Verdächtigungen, auf
die ich hier im einzelnen nicht
eingehen kann. Als 1984 in einigen
deutschen Medien, besonders im
WDR, schon ein Jahr lang ein
regelrechter Sturm der Kritik am
Opus Dei tobte, sprach Kardinal
Höffner öffentlich von „Kölner Opus-
Dei-Hetze“ und erklärte: „Wenn ein
neu in der Kirche entstandenes Werk
nicht angegriffen wird, liegt die
Vermutung nahe, dass dieses Werk
nicht von Gott ist“ und fügte hinzu:
„Durch seine parteiischen und
gehässigen Sendungen gegen Opus
Dei hat der Westdeutsche Rundfunk
den Selig- und



Heiligsprechungsprozeß des
Gründers ungewollt gefördert.“ (8)

V. Was heißt Heiligkeit?

Seligsprechung, Heiligsprechung,
Heiligung, Heiligkeit: Was heißt das
alles überhaupt? Der heilige Paulus
begrüßte noch alle Mitglieder der
christlichen Gemeinden als „die
Heiligen“. Der Begriff ist dann
irgendwann aus dem
Alltagsgebrauch verschwunden und
in die Schauvitrine der guten Stube
gestellt worden, neben andere
seltene und außergewöhnliche
Erinnerungsstücke. Kardinal Meisner
sagte am 19. Januar im Kölner Dom,
wir hätten Josemaría Escrivá die
Wiederentdeckung zu verdanken,
„dass Heiligkeit kein Privileg für
besondere Gruppen in der Kirche ist,
sondern die schlichte und
selbstverständliche Berufung jedes
Christen, ob im Kloster oder in der
Welt.“ Sonst läge in der Kirche eine



unerträgliche Diskriminierung vor.
Es gebe aber in der Kirche keine
Zweiklassengesellschaft.

Heiligsprechung: Natürlich wird da
nicht jemand zum Heiligen
„gemacht“. Es gibt sehr viel mehr
Heilige als von der Kirche
„heiliggesprochen“ werden. Die
Heiligsprechung ist, genau
genommen, die kirchliche Erlaubnis,
dass ein Verstorbener, der von vielen
Menschen bereits als Heiliger
angesehen und verehrt wird, nun
auch in der Kirche öffentlich als
Heiliger verehrt werden darf. Heilige
sind Vorbilder. Insofern ist es für
eine Heiligsprechung nicht
unerheblich, ob der Betreffende mit
seinem Leben den heutigen und
zukünftigen Zeitgenossen etwas
aktuell Wichtiges zu sagen hat. Um
beim Gründer des Opus zu bleiben:
dass Escrivá nicht etwa nur den
Angehörigen des Opus Dei, sondern
allen Gläubigen der Kirche



Wesentliches zu sagen hat. Beim
Festgottesdienst zum 100. Geburtstag
Escrivás im Kölner Dom am 19.
Januar 2002 drückte es Kardinal
Meisner so aus: „Der selige
Josefmaria ist und bleibt der
Gründer des Opus Dei, aber er gehört
uns allen in der Kirche.“

Seligsprechung: Die Seligsprechung
ist eine Etappe im langwierigen
Verfahren bis zur Heiligsprechung.
Einer Seligsprechung geht, sofern es
sich nicht eindeutig um einen
Märtyrer (Blutzeugen) handelt, ein
strenges Prüfungsverfahren, der
sogenannte Seligsprechungsprozess,
voraus. Dieser ist ein ins einzelne des
ganzen Lebens des Verstorbenen
gehendes Prüfungsverfahren in der
Form eines – stets jahrelangen –
Gerichtsverfahrens. Zur
Heiligsprechung eines Seligen ist
dann noch Bedingung, dass seit der
Seligsprechung mindestens ein
Wunder geschieht (wissenschaftliche



Prüfungskommission!), welches
eindeutig der Fürsprache des Seligen
zu verdanken ist (theologische
Prüfungskommission!), und dass eine
Kardinalskommission beide
Ergebnisse billigt.

Apropos Prüfungsverfahren: Über
einen Mangel an Prüfungen können
wir uns in unserer
Leistungsgesellschaft wahrhaftig
nicht beklagen. Die Vorbilder der
Leistungsgesellschaft sind
Nobelpreisträger und Stars. Sie
haben es – je auf ihrem Spezialgebiet
– zu etwas gebracht. Sie heißen
Einstein oder Kofi Anan, Steffi Graf
oder Jan Ullrich, Gerhard Schröder
oder Edmund Stoiber, Madonna oder
Michael Jackson. Nichts gegen
Leistungsprüfungen, bis hin zu
politischen Wahlen. Aber es gibt
keine Prüfungen auf richtiges Leben
mehr in unserer
Leistungsgesellschaft. Selbst in
Schulzeugnissen wurden die



sogenannten „Kopfnoten“ (z. B. für
gutes Betragen) abgeschafft.
Hingegen sind die Vorbilder der
Christen die Heiligen. Nur sie
werden noch – und nur – darauf
geprüft, ob ihnen das Leben als
solches gelungen ist. Das stetige
Bemühen um ein objektiv – also vor
Gott – gelingendes Leben, das ist mit
Heiligkeit – und Heiligung des Alltags
– gemeint.

VI. Und was heißt Heiligkeit
praktisch?

Auf die Frage, was nun „Heiligung
der (beruflichen) Arbeit“ oder
„Heiligkeit im Alltag“ praktisch
bedeutet, hat die Kirchenhistorikerin
Elisabeth Reinhardt eine persönliche
Antwort des heiligen Josemaría
ausfindig gemacht: „Heiligkeit ist“,
sagt Escrivá, „fortwährend gegen die
eigenen Fehler zu kämpfen.
Heiligkeit ist, die Pflicht jeden
Augenblicks zu erfüllen, ohne sich



Ausreden zu suchen. Heiligkeit ist,
den anderen zu dienen, ohne
irgendwelche Gegenleistungen zu
erwarten. Heiligkeit ist, die
Gegenwart Gottes zu suchen – den
dauernden Umgang mit ihm – durch
Gebet und Arbeit, die in einem
beharrlichen Dialog mit dem Herrn
verschmelzen. Heiligkeit ist die Sorge
um die Seelen, die uns uns selbst
vergessen lässt. Heiligkeit ist die
positive Antwort jeden Augenblicks
in unserer persönlichen Begegnung
mit Gott.“ (9) Und das hat der heilige
Josemaría Escrivá nicht nur gesagt.
Er hat, wie sein
Heiligsprechungsprozess bestätigt
hat, auch so gelebt. Und das ist, wie
sich versteht, die unschätzbare
gelebte Botschaft, der das Opus Dei
verpflichtet ist.

Papst Pius XII. nannte Escrivá schon
zu Lebzeiten „einen wahren
Heiligen, einen Mann, von Gott
gesandt für unsere Zeit“ (10) und



bahnte dem Opus Dei den Weg in die
Weltkirche. Johannes XXIII. sah in
seinem Werk „ganz unerwartete
apostolische Perspektiven“ (11) für
die Kirche. Nicht zuletzt war er
beeindruckt von Escrivás
ökumenischer Praxis, ins katholische
Opus Dei als Mitarbeiter auch
Nichtkatholiken und Nichtchristen
aufzunehmen. Paul VI. bezeichnete
Escrivás Botschaft, dass nicht nur
einige wenige (etwa Priester und
Ordensleute), sondern alle Menschen
von Gott zur Heiligkeit berufen sind,
als „den eigentlich spezifischen Teil
der gesamten Lehraussage des
Konzils und sozusagen dessen
tiefstes Anliegen.“ (12) Auch Papst
Johannes Paul I. würdigte schon,
bevor er sein kurzes Pontifikat
antrat, Escrivás Spiritualität als
besonders den gläubigen Laien auf
den Leib geschnitten. (13)

Papst Johannes Paul II. erhob Ende
1982 das Opus Dei – woraufhin in



Deutschland 1983 jenes
Medienspektakel losbrach – zur
weltweiten „Personalprälatur“ (eine
gänzlich neue Rechtsgestalt in der
Struktur der katholischen
Weltkirche, die erst durch das II.
Vatikanische Konzil ermöglicht
wurde). 1991 weihte er Alvaro del
Portillo, den Nachfolger des
Gründers in der Leitung des Opus
Dei – und ersten Prälaten der
Prälatur –, zum Bischof.

Der Wiener Kardinal König brachte
zum Ausdruck, dass Escrivá mit dem
Opus Dei, schon als er es im Jahre
1928 gründete, „vieles vorwegnahm,
was mit dem II. Vatikanischen Konzil
Allgemeingut der Kirche geworden
ist.“14 Und in Köln erklärte Kardinal
Höffner, Escrivás Werk sei
„kirchengeschichtlich providentiell

und von einer heilenden Kraft, deren
Wert kaum überschätzt werden
kann.“ (15)



Eine Erfolgsgarantie gibt es im
Bemühen um die Heiligung des
Alltags nicht. Das ist aber kein Anlass
zur Entmutigung. Wir sollen Gottes
Gnade wirken lassen. Täglich neu.
Unsere Aufgabe beschränkt sich
darauf, Hindernisse auszuräumen,
vor allem die unserer kleinen
Eitelkeiten. Der Selige Josemaría
vergleicht unseren Alltag mit einer
Bootsfahrt: „Dein Boot: deine
Fähigkeiten, deine Pläne, deine
Erfolge – all das ist nichts nütze, es
sei denn, du stellst es Christus zur
Verfügung, du lässt ihn ungehindert
einsteigen, du verzichtest darauf, aus
deinem Nachen einen Götzen zu
machen. Nur wenn du die Nähe des
Herrn suchst und ihm das Steuer
überlässt, wirst du die Stürme des
Lebens heil überstehen.“

Sich einlassen auf den kleinen
Heroismus in der Arbeit etwa, der
unter anderem darin besteht, jede
Aufgabe wirklich zu Ende zu



bringen, wie es im Weg heißt: „Du
willst wirklich heilig werden? –
Erfülle die kleine Pflicht jeden
Augenblicks! Tu das, was du sollst,
und sei ganz in dem, was du
tust“ (Nr. 815). Den geistlichen
Impulsen des Opus Dei verdankt
Stefania Cafaro nach ihren eigenen
Worten Entscheidendes ihrer
Karriere. Als sie vor vielen Jahren
schon morgens beim Üben, so
erzählte sie bei unserem workshop
in Rom, mit einem schwierigen Stück
ihre Probleme gehabt habe und, wie
schon oft, dieses beiseite legen
wollte, um es später aufzugreifen, sei
ihr diese Stelle eingefallen. Und dann
habe sie gedacht, sie könne doch jetzt
dem Herrn hier und jetzt das kleine
Opfer bringen, sich gleich morgens
an diesem vertrackten Stück
abzurackern. Und das habe sie dann
getan – hartnäckig. Die Folge: Die
Preisjury habe ihre Interpretation als
die beste bewertet und



vorgeschlagen, das Stück
aufzunehmen.

Aber auch musikalisch verdanke sie
den geistlichen Anregungen viel,
nicht nur die Sorge um Ordnung,
Harmonie, Form und Gleichgewicht,
sondern auch, was die Tiefe der
Interpretation angehe, beispielsweise
den gestalterischen Einsatz der
Pausen. „Das Schweigen ist wie die
Wache am Tor des inneren Lebens“,
heißt es im Weg (Nr. 281). Dass diese
Bedeutung des Schweigens auch für
die Musik gelte, hätten ihr Zuhörer
immer wieder bestätigt. Nach einer
Schubert-Interpretation sei
besonders von den „sprechenden
Pausen“ und ihrer Steigerung der
Spannung und Tiefe die Rede
gewesen. Und im Oktober 2000 habe
es im Kommentar eines bekannten
Klavier-Professors geheißen: „In
dieser Pianistin findet sich ein
spiritueller Reichtum, der unmöglich



allein aus stundenlangem Üben
herrührt.“

Schließlich berührt Stefania noch
einen delikaten Punkt, der für
erfolgsverwöhnte Künstler – und
nicht nur Künstler – zur ständigen
Versuchung werden kann. Lassen
wir sie selbst berichten: „Meine
Arbeit bedeutet auch viele Reisen,
Aufenthalte in Hotels, Galadiners,
Begegnungen mit hochgestellten
Persönlichkeiten, usw. ... Aus der
Lehre des heiligen Josemaría habe
ich entnommen, dass es möglich ist,
all dies auf eine christliche Art und
Weise zu leben. Es ist möglich, im
Hotelzimmer immer Ordnung zu
halten; bei einem Gala-Diner
nüchtern zu bleiben; die Armut zu
leben, indem man den günstigsten
Flugtarif wählt, auch wenn eine
Agentur den Flug zahlt, zu Fuß zu
gehen, wenn ein Taxi nicht
unbedingt nötig ist.“



„Schließlich habe ich gelernt“, fügt
Stefania noch hinzu, „der jeweiligen
Gelegenheit angemessen auf Eleganz
in der Kleidung und im Auftreten zu
achten“. Gern wies der Selige
Josemaría daraufhin, dass unser
Herr auch Wert legte auf den
angemessen feinfühligen, eleganten
Umgang miteinander. So im Hause
des Simon, dem er Versäumnisse der
Gastfreundschaft vorhält (Lk 7, 44
ff.). Und um seinen Leibrock würfeln
sogar die römischen Soldaten, weil
sie ihn für zu gut hielten, um ihn zu
teilen (Joh. 23 f.). „Es hat mich stets
beeindruckt“, so Stefania, „wenn der
Gründer des Opus Dei die Eleganz
unseres Herrn zur Sprache brachte
und den Christen ans Herz legte,
Jesus auch darin zu folgen.“

Anmerkungen

1) Artistic Creativity, Preparatory
Papers of the Workshop, Hsrg. v.
Lindenthal-Institut Köln u.



Fundación Promoción de la Cultura
Madrid, Pontificia Universidad della
Santa Croce, Piazza di
Sant’Apollinare 43, 00186 Roma, 2002
(Im weiteren Text referierte Beiträge
der Künstler A.Zorin, A.Shives und
St.Cafaro sind hier veröffentlicht).

2) J. Escrivá, Freunde Gottes, 2. Aufl.
Köln 1980 (Adamas), RdNr. 65.

3) N. Lobkowicz, Kultur –
Christentum – Pluralismus: die
Mobilisierung der Laien, in: Cesar
Ortiz (Hrsg), Josemaría Escrivá –
Profile einer Gründergestalt, Köln
2002 (Adamas), 347-363, hier: 354 f.

4) Ebd., 350.

5) Ebd., 350: aus den Persönlichen
Aufzeichnungen Escrivás, Nr. 158,
zit. nach A. de Fuenmayor / V.
Gómez-Iglesias / J.L.Illanes, Die
Prälatur Opus Dei. Zur
Rechtsgeschichte eines Charismas,
Essen 1994, 34. In einem Brief von



1932 heißt es: „Das Werk steht für
überhaupt keine Politik: dazu ist es
nicht da. Unser Ziel ist ausschließlich
spirituell und apostolisch... Uns eint
nur ein geistiges Band“.

6) Ebd. 351: zit. aus Gespräche mit
Msgr. Escrivá, 4. Aufl. Köln 1992
(Adamas), RdNr. 12.

7) Ebd. 352: zit. aus Gespräche...,
RdNr. 15.

8) Joseph Kardinal Höffner,
Interview mit KNA v. 24.08. u.
Nachtrag v. 30.08.1984.

9) E. Reinhardt, Wo Himmel und
Erde sich vereinen, in: Cesar Ortiz
(Hrsg), Josemaría Escrivá – Profile
einer Gründergestalt, Köln 2002
(Adamas), 141-157, hier: 142 f.; zit.
nach Salvador Bernal, Memoria del
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid 1999, 16.



10) Alvaro del Portillo, Über den
Gründer des Opus Dei, Köln 1996
(Adamas), 13.

11) Ebd., 15.

12) Paul VI., Motu proprio Sanctitatis
Clarior, 09.03.1969, AAS 61 (1969),
149-150.

13) Albino Luciani, Cercando Dio nel
lavoro quotidiano, in: Gazettino di
Venezia v. 25.07.1978.

14) Kardinal Franz König, Über das
Opus Dei, Schriftenreihe der
Karlskirche Heft 2, Wien 1989, 4.

15) Ambosius Eßer OP, Wenn alles
zur Freude wird, in: Notizen, Zeitung
zur Seligsprechung des Opus-Dei-
Gründers Josemaría Escrivá, Mai
1992, S. 8 (Pater A. Eßer OP ist
Generalrelator der römischen
Kongregation für die Selig- und
Heiligsprechungen und war



zuständiger Relator im
Kanonisationsverfahren von
Josemaría Escrivá).

Dr. Hans Thomas leitet das 
Lindenthal-Institut in Köln.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/was-ist-das-opus-dei-3/
(20.01.2026)

https://www.lindenthal-institut.de
https://opusdei.org/de/article/was-ist-das-opus-dei-3/
https://opusdei.org/de/article/was-ist-das-opus-dei-3/

	Was ist das Opus Dei?

