
opusdei.org

Vortrag zur
Eröffnung des
theologischen
Symposions
„Heiligkeit und
Welt“ über den
Gründer des Opus
Dei

Dieser Vortrag vom damaligen
Präfekten der
Glaubenskongregation, Joseph
Kardinal Ratzinger, eröffnete
das Symposion, das von der
theologischen Fakultät des
‘Römischen Atheneums vom
Heiligen Kreuz’ vom 12. bis 14.



Oktober 1993 an seinem Sitz,
‘Palazzo Apollinare di Roma’,
abgehalten wurde.

12.12.2012

Dieser Vortrag vom damaligen
Präfekten der
Glaubenskongregation, Joseph
Kardinal Ratzinger, eröffnete das
Symposion, das von der
theologischen Fakultät des 
Römischen Atheneums vom
Heiligen Kreuz vom 12. bis 14.
Oktober 1993 an seinem Sitz, 
Palazzo Apollinare di Roma,
abgehalten wurde.

„Mitten in den Drangsalen der Erde
wächst der Lobpreis. Um den Thron
Gottes steht ein wachsender Chor
von Geretteten, deren Leben
selbstvergessene Bewegung der
Freude, der Verherrlichung



geworden ist. Dieser Chor singt nicht
nur im Jenseits; er bereitet sich
mitten in der Geschichte vor und ist
verborgen in ihr schon da. Das wird
ganz deutlich an der Stimme, die
vom Thron her, das heißt aus der
Verborgenheit Gottes selber kommt:
Lobt Gott, ihr Knechte Gottes, ihr
Gottesfürchtigen, ihr Großen und ihr
Kleinen (Offb 19,5). Das ist eine
Aufforderung in diese unsere Welt
herein, das Eigentliche zu tun und so
schon jetzt der Liturgie der Ewigkeit
zuzugehören.“

Dies sind Worte aus meiner Predigt,
die ich vor etwas mehr als einem
Jahr in einer der Dankmessen zur
Seligsprechung von Josemaría
Escrivá gehalten habe. Es war nur
folgerichtig, bei dieser Gelegenheit
die himmlische Liturgie
anzusprechen, denn jede
Seligsprechung stellt einen Akt dar,
durch den die Kirche die Einheit von
Himmel und Erde verkündet, indem



sie anerkennt, daß eines ihrer Kinder
verdient hat, in das Innere Gottes
einzutreten. Das christliche Volk,
welches auf Erden unter manchmal
großen Schwierigkeiten und
Bitternissen unterwegs ist, weiß, daß
es Teil einer umfassenderen
Wirklichkeit ist: der Stadt der
Heiligen, die, auf der Erde begonnen
und vorbereitet, einst den ganzen
Himmel ausfüllen wird.

Es war – ich sage es noch einmal –
nur logisch, daß in der Dankmesse
für eine Seligsprechung diese
Zukunftsperspektiven des
christlichen Glaubens angesprochen
und ins Gedächtnis gerufen wurden.
Ist nicht gerade die Eucharistiefeier
der Moment, in dem die Kirche mit
größerer Tiefe und Verbundenheit
diese Einheit von Himmel und Erde
bekennt und lebt, von der alle Selig-
und Heiligsprechungen künden?
Nun, ist es denn gleichermaßen
angebracht, an solche Perspektiven



auch zu Beginn eines
wissenschaftlichen Kongresses zu
erinnern? Ist eine Versammlung zu
Studienzwecken der geeignete Ort
für mystische und fromme
Betrachtungen? Oder scheint es nicht
eher der Augenblick zu sein, dem
wissenschaftlichen Denken Raum zu
geben, sei es im Sinne der
historischen Untersuchung - sprich
kritischen Analyse - von Texten aus
der Vergangenheit, sei es im Sinne
eines zielgerichteten
Gedankenaustausches, der präziser
Begriffe und schlüssiger Beweise
bedarf?

Die Theologie, eine Wissenschaft im
Vollsinn des Wortes, ist sicher eine
Frucht wissenschaftlichen Denkens.
Trotzdem ist es nicht fehl am Platz,
in diesem Zusammenhang die
Wirklichkeit des Himmels zu
erwähnen; man muß es im Gegenteil
tun, da sich die Theologie nur aus
dieser Perspektive überhaupt



verstehen läßt. Thomas von Aquin
drückte dieses Faktum in einem zu
Recht berühmten und häufig
wiederholten Satz aus: Die Theologie
ist eine Wissenschaft, die der
Wissenschaft Gottes und der Heiligen
untergeordnet ist.

Diese Behauptung setzt
aristotelisches Gedankengut voraus,
konkret die Texte des Stagiriten, in
denen er erläutert, daß die
Wissenschaften keine
unverbundenen intellektuellen
Welten darstellen, sondern
Kenntnisse, die miteinander
verknüpft sind in der Weise, daß
einige von ihnen in anderen ihr
Fundament haben und ihnen daher
untergeordnet sind. Diese
Überlegungen zu der Verwiesenheit
der Wissenschaften aufeinander
wurden von Thomas von Aquin
rezipiert, um die Theologie zu
begründen.



Der Christ ist ein homo viator, ein
Mensch auf der Wanderschaft, der
Gott nicht sieht, auch wenn ihm
durch das Wort der Offenbarung
Einblick in das Geheimnis gewährt
wird. Er weiß also, jedoch in
Abhängigkeit vom Wissen eines
anderen. Die Theologie, die aus dem
Glauben erwächst, ist definitiv dem
Wissen, das Gott von sich selbst hat
und das die Heiligen schon
unmittelbar und endgültig genießen,
untergeordnet.

Der heilige Thomas wollte mit dieser
Überlegung hervorheben, daß die
Sehnsucht nach Wahrheit, die im
Herzen jedes Menschen – und noch
mehr jedes Christen – wohnt und aus
der die Theologie hervorgeht, nicht
die Frucht einer Illusion, eines
bloßen Wunsches ist, dazu verurteilt,
für immer unbefriedigt zu bleiben;
sie ist vielmehr Ausdruck einer
Fähigkeit, die Gott in unseren Geist
eingeschrieben hat und die er eines



Tages selbst erfüllen wird. Die
Theologie wird einmal in
Anschauung übergehen, in jene
beseligende Schau, die für die
Heiligen bereits Wirklichkeit ist

Aber die Betrachtung der Theologie
als einer dem Wissen Gottes und der
Heiligen untergeordneten
Wissenschaft beinhaltet nicht nur
eine eschatologische Spannung. Es
existiert in der Tat eine Spannung
auf die endgültige Erfüllung hin, auf
den Moment hin, in dem die im Wort
empfangene, teilweise erkannte
Wahrheit vollständig enthüllt wird,
also auf die Situation der Heiligen im
Himmel hin. Dieses Verständnis von
Theologie schließt aber kraft ihres
eigenen Begriffs eine Beziehung zur
lebendigen Vereinigung mit Gott ein,
die schon auf der Erde denjenigen
möglich ist, die sich im Glauben dem
Wort Gottes öffnen und es sich nicht
nur mit dem Verstand, sondern mit
ganzem Herzen zu eigen machen.



Denn Gott ist zu gleicher Zeit und
untrennbar Wahrheit, Güte und
Schönheit, und die einheitsstiftende
Kraft der Liebe führt den Menschen
dazu, sich nicht nur von seiner Güte
durchdringen zu lassen, sondern
auch, sich in seine Wahrheit zu
versenken.

Der Theologe muß ein
Wissenschaftler sein, aber auch und
gerade als Theologe ein betender
Mensch. Er darf sich nicht nur mit
der geschichtlichen Entwicklung und
dem Fortschritt der Wissenschaften
befassen, er muß auch – und weit
mehr – auf das Zeugnis dessen
achten, der den Weg des Gebetes bis
zum Ende durchschritten und damit
schon hier auf der Erde die höchsten
Stufen der Vereinigung mit Gott
erreicht hat. Mit anderen Worten,
auf das Zeugnis jener, die wir im
normalen Sprachgebrauch als
Heilige bezeichnen. Gott zu
begreifen, so bezeugen die Heiligen,



ist – wie ich schon bei einer anderen
Gelegenheit ausgeführt habe – „der
Bezugspunkt des theologischen
Denkens, der seine Rechtmäßigkeit
verbürgt. Die Arbeit des Theologen
ist in diesem Sinne immer
„sekundär“, relativ auf die reale
Erfahrung der Heiligen hin. Sie
verliert ohne diesen Bezugspunkt,
ohne die innerste Verankerung in
solcher Erfahrung ihren
Realitätscharakter“ (J. Ratzinger, Auf
Christus schauen, Herder, Freiburg
1989, S. 35-36). Theologie zu
betreiben, sich der theologischen
Forschung und Lehre zu widmen
heißt nicht, sich mit einer kalten,
seelenlosen Arbeit zu beschäftigen,
sondern sich einem Gott
zuzuwenden, der die Liebe ist und zu
dem man nur in Liebe Zugang hat.

Die moderne Theologie hat den
Bruch zwischen Theologen - reinen
Wissenschaftlern - und 
Charismatikern-spirituellen



Menschen-, der zu Beginn der
Neuzeit eingetreten war,
überwunden. Und noch radikaler hat
sie jenen ausgeprägten
Intellektualismus abgestreift, zu dem
das Gedankengut der Aufklärung
letztendlich geführt hat. Heute
verkündet sie erneut die enge
Verbindung zwischen Theologie und
Spriritualität, wodurch sie sich
wieder in den großen christlichen
Traditionsstrom einfügt. Nichts liegt
daher näher, als das Jahr, in dem
eine Seligsprechung gefeiert werden
soll, in einer Studientagung gipfeln
zu lassen. Daher habe ich in den
Einführungsworten zu diesem
Kongreß gerade die himmlische
Liturgie angesprochen, den Chor der
Engel und Heiligen, die bereits zur
Schau Gottes gelangt sind, da
nämlich die Theologie aus dieser
Schau – und ihrer Vorausnahme im
beschaulichen Gebet – ihre Nahrung
nimmt.



Es ist angebracht, besser gesagt
notwendig, daß wir als Theologen
das Wort der Heiligen hören, um ihre
Botschaft aufzunehmen. Diese
Botschaft ist vielgestaltig, denn es
gibt zahlreiche Heilige, und jeder von
ihnen hat sein besonderes Charisma
erhalten. Gleichzeitig ist diese
Botschaft eine einzige, denn die
Heiligen verweisen uns auf den
einzigen Christus, mit dem sie uns
verbinden und dessen Reichtum sie
uns immer tiefer verstehen lehren.
Welchen Schwerpunkt setzt in dieser
zugleich vielfältigen und
einheitlichen Symphonie, die - so
hätte Mohler es ausgedrückt - die
christliche Tradition bildet,
Josemaría Escrivá? Welchen Impuls
gibt er der Theologie mit seinem
Wissen? Es kommt mir nicht zu,
diese Fragen jetzt zu beantworten;
die Referenten des Symposions
werden ihre persönlichen Gedanken
dazu beitragen, die vervollständigt
werden von den Reflektionen jener,



die teilhaben am Geist von Josemaría
Escrivá und die sich im Laufe der
Jahre in Zusammenhang mit seiner
Botschaft der theologischen
Forschung und Lehre widmen.

Es existiert aber eine Wirklichkeit,
die man nicht übersehen kann, wenn
man sich mit dem Leben oder den
Schriften von Msgr. Escrivá de
Balaguer beschäftigt, und das ist ein
wacher Sinn für die Gegenwart
Christi. „Entzünde deinen Glauben. -
Christus ist keine vorübergegangene
Erscheinung. Keine Erinnerung, die
sich in der Geschichte verliert. Er
lebt! Jesus Christus heri et hodie, ipse
et in saecula! sagt der heilige Paulus.
Jesus Christus gestern und heute und
immer!“, schreibt er im Weg, Nr. 584.
Dieser lebendige Christus ist zudem
ein naher Christus, ein Christus, in
dem durch einfache und
gewöhnliche Aspekte des
menschlichen Lebens die Macht und
Majestät Gottes gegenwärtig werden.



Man kann also bei Josemaría Escrivá
von einer ausgeprägten und
einzigartigen Christozentrik
sprechen, in der die Betrachtung des
irdischen Lebens Jesu und die
Betrachtung seiner lebendigen
Gegenwart in der Eucharistie zur
Entdeckung Gottes und von Gott her
zu einer Erhellung der gewöhnlichen
Lebensumstände führen. So lesen
wir in einer seiner Homilien: „Indem
Jesus wie einer von uns aufwächst
und lebt, offenbart Er uns, daß das
menschliche Dasein, das
gewöhnliche und alltägliche Tun
einen göttlichen Sinn hat. Sooft wir
diese Wahrheit auch betrachtet
haben mögen, immer wieder sollte
uns der Gedanke an die dreißig Jahre
seines verborgenen Lebens in
Staunen versetzen, jene dreißig
Jahre, die den größten Teil seines
Wandels unter uns Menschen, seinen
Brüdern, ausmachen.



Jahre im Schatten, für uns aber klar
wie Sonnenlicht. Oder vielmehr:
strahlende Jahre, die unsere Tage
erhellen und ihnen ihren wirklichen
Sinn geben; denn wir sind
gewöhnliche Christen, die ein
normales Leben führen wie
Millionen Menschen überall auf der
Welt.“ (Christus begegnen, Nr. 14)

Zwei Schlußfolgerungen ergeben
sich aus dieser Betrachtung des
Lebens Jesu und des
unergründlichen Geheimnisses der
Wirklichkeit eines Gottes, der nicht
nur Mensch geworden ist, sondern
die menschliche Natur angenommen
hat und in allem uns gleich
geworden ist, außer der Sünde (vgl.
Hebr. 4, 15) Allem voran die
allgemeine Berufung zur Heiligkeit,
zu deren Verbreitung Josemaría
Escrivá entscheidend beigetragen
hat, wie Johannes Paul II. in seiner
Predigt der Messe zur Seligsprechung
feierlich erklärt hat. Zum anderen -



und das gibt diesem Ruf seinen
konkreten Ort – die Erkenntnis, daß
man unter der Führung des Heiligen
Geistes durch das normale Leben zur
Heiligkeit gelangt. Denn die
Heiligkeit besteht gerade darin: den
Alltag mit dem Blick auf Gott
gerichtet zu leben, unser Leben im
Licht des Evangeliums und im Geist
des Glaubens zu gestalten.

„Diese unserer Welt ist gut“, so ruft
er in einer Homilie aus, „denn sie
ging aus den Händen Gottes hervor;
erst die Beleidigung Adams, die
Sünde des menschlichen Stolzes,
zerstörte die göttliche Harmonie des
Geschaffenen. Als aber die Fülle der
Zeit gekommen war, sandte Gott
Vater seinen eingeborenen Sohn.
Dieser nahm durch den Heiligen
Geist Fleisch an aus Maria der
Jungfrau, um so den Frieden
wiederherzustellen und den
Menschen von der Sünde zu erlösen, 
ut adoptionem filiorum reciperemus



(Gal 4, 5), damit wir zu Kindern
Gottes würden, fähig, am göttlichen
Leben teilzuhaben. So wurde dieser
neue Mensch, dieser neue Stamm der
Kinder Gottes (vgl. Röm 6, 4-5) dazu
befähigt, die ganze Welt vom Chaos
zu befreien und alles
wiederherzustellen in Christus (vgl.
Eph 1, 9-10), der alles mit Gott
versöhnt hat (vgl. Kol 1,
20)“ (Christus begegnen, Nr. 183).

In diesem herrlichen Text werden
die großen Wahrheiten des
christlichen Glaubens (die
grenzenlose Liebe Gottvaters, das
ursprüngliche Gutsein der
Schöpfung, das erlösende Werk Jesu
Christi, die Gotteskindschaft, die
Nachahmung Christi durch den
Christen ...) angesprochen mit dem
Ziel, das Leben des Christen zu
erhellen, ganz besonders das Leben
des Christen, der mitten in der Welt
lebt, eingenommen von den
vielfältigen und komplexen



weltlichen Beschäftigungen. Die
dogmatischen Perspektiven, die
hierzu den Hintergrund bilden,
werden auf die konkrete Existenz
angewendet und diese wiederum
drängt dazu, das Ganze der
christlichen Botschaft erneut und
unter anderen Vorzeichen in den
Blick zu nehmen. So entsteht eine
spiralförmige Bewegung, welche die
theologischen Reflektionen mit
einbezieht und stützt.

Aber wie ich vorhin bereits sagte,
steht es mir nicht zu, mich dieser
Aufgabe hier und jetzt zu stellen,
sondern nur, eine Einführung zu
diesem Symposion zu geben. So
möge denn genügen, was ich bis
hierhin gesagt habe. Es begleiten Sie
meine Wünsche, daß diese
Arbeitssitzungen, die die geistliche
Botschaft von Josemaría Escrivá
vertiefen sollen, zur weiteren
Entwicklung der Theologie zum



Wohl der ganzen Kirche beitragen
mögen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/vortrag-zur-eroffnung-des-
theologischen-symposions-heiligkeit-
und-welt-uber-den-grunder-des-opus-

dei/ (28.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/

	Vortrag zur Eröffnung des theologischen Symposions „Heiligkeit und Welt“ über den Gründer des Opus Dei

