opusdei.org

Vortrag zur
Eroffnung des
theologischen
Symposions
s>Heiligkeit und
Welt“ uber den
Griunder des Opus
Dei

Dieser Vortrag vom damaligen
Prafekten der
Glaubenskongregation, Joseph
Kardinal Ratzinger, eroffnete
das Symposion, das von der
theologischen Fakultat des
‘Romischen Atheneums vom
Heiligen Kreuz’ vom 12. bis 14.



Oktober 1993 an seinem Sitz,
‘Palazzo Apollinare di Roma’,
abgehalten wurde.

12.12.2012

Dieser Vortrag vom damaligen
Prafekten der
Glaubenskongregation, Joseph
Kardinal Ratzinger, eroffnete das
Symposion, das von der
theologischen Fakultat des
Romischen Atheneums vom
Heiligen Kreuz vom 12. bis 14.
Oktober 1993 an seinem Sitz,
Palazzo Apollinare di Roma,
abgehalten wurde.

»Mitten in den Drangsalen der Erde
wachst der Lobpreis. Um den Thron
Gottes steht ein wachsender Chor
von Geretteten, deren Leben
selbstvergessene Bewegung der
Freude, der Verherrlichung



geworden ist. Dieser Chor singt nicht
nur im Jenseits; er bereitet sich
mitten in der Geschichte vor und ist
verborgen in ihr schon da. Das wird
ganz deutlich an der Stimme, die
vom Thron her, das heifst aus der
Verborgenheit Gottes selber kommt:
Lobt Gott, ihr Knechte Gottes, ihr
Gottesfurchtigen, ihr Grofsen und ihr
Kleinen (Offb 19,5). Das ist eine
Aufforderung in diese unsere Welt
herein, das Eigentliche zu tun und so
schon jetzt der Liturgie der Ewigkeit
zuzugehoren.“

Dies sind Worte aus meiner Predigt,
die ich vor etwas mehr als einem
Jahr in einer der Dankmessen zur
Seligsprechung von Josemaria
Escriva gehalten habe. Es war nur
folgerichtig, bei dieser Gelegenheit
die himmlische Liturgie
anzusprechen, denn jede
Seligsprechung stellt einen Akt dar,
durch den die Kirche die Einheit von
Himmel und Erde verkiindet, indem



sie anerkennt, dafs eines ihrer Kinder
verdient hat, in das Innere Gottes
einzutreten. Das christliche Volk,
welches auf Erden unter manchmal
grofsen Schwierigkeiten und
Bitternissen unterwegs ist, weif3, dafs
es Teil einer umfassenderen
Wirklichkeit ist: der Stadt der
Heiligen, die, auf der Erde begonnen
und vorbereitet, einst den ganzen
Himmel ausfillen wird.

Es war —ich sage es noch einmal -
nur logisch, daf$ in der Dankmesse
fur eine Seligsprechung diese
Zukunftsperspektiven des
christlichen Glaubens angesprochen
und ins Ged&chtnis gerufen wurden.
Ist nicht gerade die Eucharistiefeier
der Moment, in dem die Kirche mit
grofSerer Tiefe und Verbundenheit
diese Einheit von Himmel und Erde
bekennt und lebt, von der alle Selig-
und Heiligsprechungen kiinden?
Nun, ist es denn gleichermafien
angebracht, an solche Perspektiven



auch zu Beginn eines
wissenschaftlichen Kongresses zu
erinnern? Ist eine Versammlung zu
Studienzwecken der geeignete Ort
fir mystische und fromme
Betrachtungen? Oder scheint es nicht
eher der Augenblick zu sein, dem
wissenschaftlichen Denken Raum zu
geben, sei es im Sinne der
historischen Untersuchung - sprich
kritischen Analyse - von Texten aus
der Vergangenheit, sei es im Sinne
eines zielgerichteten
Gedankenaustausches, der praziser
Begriffe und schlissiger Beweise
bedarf?

Die Theologie, eine Wissenschaft im
Vollsinn des Wortes, ist sicher eine
Frucht wissenschaftlichen Denkens.
Trotzdem ist es nicht fehl am Platz,
in diesem Zusammenhang die
Wirklichkeit des Himmels zu
erwdhnen; man mufs es im Gegenteil
tun, da sich die Theologie nur aus
dieser Perspektive tiilberhaupt



verstehen 14f3t. Thomas von Aquin
druckte dieses Faktum in einem zu
Recht berihmten und hiufig
wiederholten Satz aus: Die Theologie
ist eine Wissenschaft, die der
Wissenschaft Gottes und der Heiligen
untergeordnet ist.

Diese Behauptung setzt
aristotelisches Gedankengut voraus,
konkret die Texte des Stagiriten, in
denen er erlautert, dafs die
Wissenschaften keine
unverbundenen intellektuellen
Welten darstellen, sondern
Kenntnisse, die miteinander
verknupft sind in der Weise, daf3
einige von ihnen in anderen ihr
Fundament haben und ihnen daher
untergeordnet sind. Diese
Uberlegungen zu der Verwiesenheit
der Wissenschaften aufeinander
wurden von Thomas von Aquin
rezipiert, um die Theologie zu
begriunden.



Der Christ ist ein homo viator, ein
Mensch auf der Wanderschaft, der
Gott nicht sieht, auch wenn ihm
durch das Wort der Offenbarung
Einblick in das Geheimnis gewahrt
wird. Er weif$ also, jedoch in
Abhéngigkeit vom Wissen eines
anderen. Die Theologie, die aus dem
Glauben erwachst, ist definitiv dem
Wissen, das Gott von sich selbst hat
und das die Heiligen schon
unmittelbar und endgultig geniefden,
untergeordnet.

Der heilige Thomas wollte mit dieser
Uberlegung hervorheben, daf die
Sehnsucht nach Wahrheit, die im
Herzen jedes Menschen — und noch
mehr jedes Christen — wohnt und aus
der die Theologie hervorgeht, nicht
die Frucht einer Illusion, eines
blofsen Wunsches ist, dazu verurteilt,
fir immer unbefriedigt zu bleiben;
sie ist vielmehr Ausdruck einer
Fahigkeit, die Gott in unseren Geist
eingeschrieben hat und die er eines



Tages selbst erfiillen wird. Die
Theologie wird einmal in
Anschauung Uibergehen, in jene
beseligende Schau, die fir die
Heiligen bereits Wirklichkeit ist

Aber die Betrachtung der Theologie
als einer dem Wissen Gottes und der
Heiligen untergeordneten
Wissenschaft beinhaltet nicht nur
eine eschatologische Spannung. Es
existiert in der Tat eine Spannung
auf die endgultige Erfillung hin, auf
den Moment hin, in dem die im Wort
empfangene, teilweise erkannte
Wahrheit vollstandig enthillt wird,
also auf die Situation der Heiligen im
Himmel hin. Dieses Verstandnis von
Theologie schliefst aber kraft ihres
eigenen Begriffs eine Beziehung zur
lebendigen Vereinigung mit Gott ein,
die schon auf der Erde denjenigen
moglich ist, die sich im Glauben dem
Wort Gottes 6ffnen und es sich nicht
nur mit dem Verstand, sondern mit
ganzem Herzen zu eigen machen.



Denn Gott ist zu gleicher Zeit und
untrennbar Wahrheit, Glite und
Schonheit, und die einheitsstiftende
Kraft der Liebe fiihrt den Menschen
dazu, sich nicht nur von seiner Giite
durchdringen zu lassen, sondern
auch, sich in seine Wahrheit zu
versenken.

Der Theologe muf3 ein
Wissenschaftler sein, aber auch und
gerade als Theologe ein betender
Mensch. Er darf sich nicht nur mit
der geschichtlichen Entwicklung und
dem Fortschritt der Wissenschaften
befassen, er mufs auch — und weit
mehr — auf das Zeugnis dessen
achten, der den Weg des Gebetes bis
zum Ende durchschritten und damit
schon hier auf der Erde die hochsten
Stufen der Vereinigung mit Gott
erreicht hat. Mit anderen Worten,
auf das Zeugnis jener, die wir im
normalen Sprachgebrauch als
Heilige bezeichnen. Gott zu
begreifen, so bezeugen die Heiligen,



ist — wie ich schon bei einer anderen
Gelegenheit ausgefiihrt habe — ,,der
Bezugspunkt des theologischen
Denkens, der seine Rechtmafligkeit
verbirgt. Die Arbeit des Theologen
ist in diesem Sinne immer
,sekundar, relativ auf die reale
Erfahrung der Heiligen hin. Sie
verliert ohne diesen Bezugspunkt,
ohne die innerste Verankerung in
solcher Erfahrung ihren
Realitatscharakter” (J. Ratzinger, Auf
Christus schauen, Herder, Freiburg
1989, S. 35-36). Theologie zu
betreiben, sich der theologischen
Forschung und Lehre zu widmen
heifst nicht, sich mit einer kalten,
seelenlosen Arbeit zu beschéftigen,
sondern sich einem Gott
zuzuwenden, der die Liebe ist und zu
dem man nur in Liebe Zugang hat.

Die moderne Theologie hat den
Bruch zwischen Theologen - reinen
Wissenschaftlern - und
Charismatikern-spirituellen



Menschen-, der zu Beginn der
Neuzeit eingetreten war,
uberwunden. Und noch radikaler hat
sie jenen ausgepragten
Intellektualismus abgestreift, zu dem
das Gedankengut der Aufklarung
letztendlich gefihrt hat. Heute
verkindet sie erneut die enge
Verbindung zwischen Theologie und
Spriritualitat, wodurch sie sich
wieder in den grofden christlichen
Traditionsstrom einfiigt. Nichts liegt
daher naher, als das Jahr, in dem
eine Seligsprechung gefeiert werden
soll, in einer Studientagung gipfeln
zu lassen. Daher habe ich in den
Einfihrungsworten zu diesem
Kongref$ gerade die himmlische
Liturgie angesprochen, den Chor der
Engel und Heiligen, die bereits zur
Schau Gottes gelangt sind, da
namlich die Theologie aus dieser
Schau - und ihrer Vorausnahme im
beschaulichen Gebet — ihre Nahrung
nimmt.



Es ist angebracht, besser gesagt
notwendig, dafs wir als Theologen
das Wort der Heiligen horen, um ihre
Botschaft aufzunehmen. Diese
Botschaft ist vielgestaltig, denn es
gibt zahlreiche Heilige, und jeder von
ihnen hat sein besonderes Charisma
erhalten. Gleichzeitig ist diese
Botschaft eine einzige, denn die
Heiligen verweisen uns auf den
einzigen Christus, mit dem sie uns
verbinden und dessen Reichtum sie
uns immer tiefer verstehen lehren.
Welchen Schwerpunkt setzt in dieser
zugleich vielfaltigen und
einheitlichen Symphonie, die - so
héatte Mohler es ausgedruckt - die
christliche Tradition bildet,
Josemaria Escriva? Welchen Impuls
gibt er der Theologie mit seinem
Wissen? Es kommt mir nicht zu,
diese Fragen jetzt zu beantworten;
die Referenten des Symposions
werden ihre personlichen Gedanken
dazu beitragen, die vervollstandigt
werden von den Reflektionen jener,



die teilhaben am Geist von Josemaria
Escriva und die sich im Laufe der
Jahre in Zusammenhang mit seiner
Botschaft der theologischen
Forschung und Lehre widmen.

Es existiert aber eine Wirklichkeit,
die man nicht ibersehen kann, wenn
man sich mit dem Leben oder den
Schriften von Msgr. Escriva de
Balaguer beschaftigt, und das ist ein
wacher Sinn fir die Gegenwart
Christi. ,Entzinde deinen Glauben. -
Christus ist keine voriibergegangene
Erscheinung. Keine Erinnerung, die
sich in der Geschichte verliert. Er
lebt! Jesus Christus heri et hodie, ipse
et in saecula! sagt der heilige Paulus.
Jesus Christus gestern und heute und
immer!“, schreibt er im Weg, Nr. 584.
Dieser lebendige Christus ist zudem
ein naher Christus, ein Christus, in
dem durch einfache und
gewohnliche Aspekte des
menschlichen Lebens die Macht und
Majestat Gottes gegenwartig werden.



Man kann also bei Josemaria Escriva
von einer ausgepragten und
einzigartigen Christozentrik
sprechen, in der die Betrachtung des
irdischen Lebens Jesu und die
Betrachtung seiner lebendigen
Gegenwart in der Eucharistie zur
Entdeckung Gottes und von Gott her
zu einer Erhellung der gewohnlichen
Lebensumstande fithren. So lesen
wir in einer seiner Homilien: ,,Indem
Jesus wie einer von uns aufwachst
und lebt, offenbart Er uns, dafs das
menschliche Dasein, das
gewohnliche und alltdgliche Tun
einen gottlichen Sinn hat. Sooft wir
diese Wahrheit auch betrachtet
haben mogen, immer wieder sollte
uns der Gedanke an die dreifdig Jahre
seines verborgenen Lebens in
Staunen versetzen, jene dreifSig
Jahre, die den grofsten Teil seines
Wandels unter uns Menschen, seinen
Brudern, ausmachen.



Jahre im Schatten, fiir uns aber klar
wie Sonnenlicht. Oder vielmehr:
strahlende Jahre, die unsere Tage
erhellen und ihnen ihren wirklichen
Sinn geben; denn wir sind
gewoOhnliche Christen, die ein
normales Leben fithren wie
Millionen Menschen tuiberall auf der
Welt.“ (Christus begegnen, Nr. 14)

Zwei Schlufdfolgerungen ergeben
sich aus dieser Betrachtung des
Lebens Jesu und des
unergrundlichen Geheimnisses der
Wirklichkeit eines Gottes, der nicht
nur Mensch geworden ist, sondern
die menschliche Natur angenommen
hat und in allem uns gleich
geworden ist, aufler der Siinde (vgl.
Hebr. 4, 15) Allem voran die
allgemeine Berufung zur Heiligkeit,
zu deren Verbreitung Josemaria
Escriva entscheidend beigetragen
hat, wie Johannes Paul II. in seiner
Predigt der Messe zur Seligsprechung
feierlich erklart hat. Zum anderen -



und das gibt diesem Ruf seinen
konkreten Ort — die Erkenntnis, daifs
man unter der Fihrung des Heiligen
Geistes durch das normale Leben zur
Heiligkeit gelangt. Denn die
Heiligkeit besteht gerade darin: den
Alltag mit dem Blick auf Gott
gerichtet zu leben, unser Leben im
Licht des Evangeliums und im Geist
des Glaubens zu gestalten.

,Diese unserer Welt ist gut®, so ruft
er in einer Homilie aus, ,,denn sie
ging aus den Handen Gottes hervor;
erst die Beleidigung Adams, die
Suinde des menschlichen Stolzes,
zerstorte die gottliche Harmonie des
Geschaffenen. Als aber die Fille der
Zeit gekommen war, sandte Gott
Vater seinen eingeborenen Sohn.
Dieser nahm durch den Heiligen
Geist Fleisch an aus Maria der
Jungfrau, um so den Frieden
wiederherzustellen und den
Menschen von der Stunde zu erlosen,
ut adoptionem filiorum reciperemus



(Gal 4, 5), damit wir zu Kindern
Gottes wirden, fahig, am gottlichen
Leben teilzuhaben. So wurde dieser
neue Mensch, dieser neue Stamm der
Kinder Gottes (vgl. Rom 6, 4-5) dazu
befahigt, die ganze Welt vom Chaos
zu befreien und alles
wiederherzustellen in Christus (vgl.
Eph 1, 9-10), der alles mit Gott
versohnt hat (vgl. Kol 1,

20)“ (Christus begegnen, Nr. 183).

In diesem herrlichen Text werden
die grofden Wahrheiten des
christlichen Glaubens (die
grenzenlose Liebe Gottvaters, das
ursprungliche Gutsein der
Schopfung, das erlosende Werk Jesu
Christi, die Gotteskindschaft, die
Nachahmung Christi durch den
Christen ...) angesprochen mit dem
Ziel, das Leben des Christen zu
erhellen, ganz besonders das Leben
des Christen, der mitten in der Welt
lebt, eingenommen von den
vielfaltigen und komplexen



weltlichen Beschaftigungen. Die
dogmatischen Perspektiven, die
hierzu den Hintergrund bilden,
werden auf die konkrete Existenz
angewendet und diese wiederum
drangt dazu, das Ganze der
christlichen Botschaft erneut und
unter anderen Vorzeichen in den
Blick zu nehmen. So entsteht eine
spiralformige Bewegung, welche die
theologischen Reflektionen mit
einbezieht und stutzt.

Aber wie ich vorhin bereits sagte,
steht es mir nicht zu, mich dieser
Aufgabe hier und jetzt zu stellen,
sondern nur, eine Einfihrung zu
diesem Symposion zu geben. So
moge denn genugen, was ich bis
hierhin gesagt habe. Es begleiten Sie
meine Wiinsche, dafd diese
Arbeitssitzungen, die die geistliche
Botschaft von Josemaria Escriva
vertiefen sollen, zur weiteren
Entwicklung der Theologie zum



Wohl der ganzen Kirche beitragen
mogen.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/vortrag-zur-eroffnung-des-
theologischen-symposions-heiligkeit-
und-welt-uber-den-grunder-des-opus-
dei/ (28.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/
https://opusdei.org/de/article/vortrag-zur-eroffnung-des-theologischen-symposions-heiligkeit-und-welt-uber-den-grunder-des-opus-dei/

	Vortrag zur Eröffnung des theologischen Symposions „Heiligkeit und Welt“ über den Gründer des Opus Dei

