
opusdei.org

Von der Toxizität zur
Transzendenz – der
hl. Josefmaria und
die Beschaulichkeit
am Arbeitsplatz

Jenny Driver, Ärztin, USA

11.08.2010

Ich bin Ärztin und keine Expertin in
Theologie oder Philosophie, und ich
kannte den hl. Josefmaria nie
persönlich. Allerdings betrachte ich
mich in Sachen Stress als
Sachverständige. Wie viele meiner



Kollegen kenne ich mich mit Stress
gut aus. Es gibt eine Speiseeisfirma in
den Vereinigten Staaten, die sich
‚Baskin-Robbins’ nennt. Sie verkauft
31 Geschmacksrichtungen, und wenn
Stress in so vielen
Geschmacksrichtungen vorkäme,
würde ich jede einzelne davon
probiert haben. Bei der letzten
Umfrage stehen Krankenhausärzte
unter den fünf meist gestressten
Berufen in den USA.

Der Berufseinstieg, eine harte
Erfahrung

Am 1. Juli begann meine
Assistenzzeit im Krankenhaus, und
die einzigen Menschen, die noch
aufgeregter sind als die neuen Ärzte,
sind die Patienten, die wissen, dass
sie jetzt von den Neulingen umsorgt
werden, die frisch von der
Universität kommen. Während
meines ersten Nachtdienstes wurde
ich per Funk von einer ängstlich



klingenden Schwester gerufen, die
sagte: "Kommen Sie schnell, das Herz
von Herrn Jones schlägt 200 Mal in
der Sekunde und ich kann seinen
Puls nicht finden." Ich rannte sofort
hin und blätterte derweil in einem
kleinen Buch, das mir sagen sollte,
was in einem solchen Notfall getan
werden muss, während mein
Herzschlag mit dem von Herrn Jones
wetteiferte. Meine Verlegenheit
verstärkte sich noch, als ich über ein
Kabel stolperte und die letzen Meter
auf meinem Bauch rutschte. Ich habe
mir flüchtig das EKG angeschaut und
dann meine erste Anweisung als Arzt
gegeben: "Wir bereiten eine
Elektroschockmassage vor." Zu
meiner großen Erleichterung kam
der diensttuende Arzt ganz gelassen
herein und half mir bei der
Wiederbelebung.

Das war der Anfang einer Hassliebe
zu meinem Funkgerät. An Tagen mit
viel Arbeit ertönte das Gerät 40 bis 50



Mal, um mich zu Notfällen oder
zwecks Verteilung von Tabletten
oder Spritzen zu rufen. Ab und zu
erhielten wir eine willkommene
Botschaft von einem Freund:
"Kommt, wir gehen essen!" So eine
Nachricht nannten wir: ‚angenehmer
Alarm’. Essen, Schlafen und andere
Funktionen, die wir früher als
lebensnotwendig betrachtet hatten,
wurden unter das Diktat des
Funkgerätes und des Befindens
unserer Patienten gestellt. Während
des ersten Jahres im Krankenhaus
war es die Regel, 30 Stunden Schicht
pro Tag und 120 Stunden in der
Woche auf der Intensivstation zu
arbeiten, wo wir die schwerkranken
Patienten aus der Stadt behandelten.
Dabei sprangen ein paar Stunden
Schlaf oder auch keine einzige
heraus. Wir hielten uns mit Koffein
und Adrenalin wach und auch mit
der Angst, einen Fehler zu machen.



Nach ein paar Monaten
Assistenzarztzeit weicht der
anfängliche Idealismus, den
Assistenzärzte für ihre Aufgabe
mitbringen, oft einer Art von
Zynismus. Das spiegelt sich in einer
Art Slang wider, der in der Subkultur
des Krankenhauses allgemein
verwendet wird. Patienten, die sehr
krank waren und das Hospital so
schnell nicht verlassen würden,
nannte man ‚Felsen’. Es konnte
vorkommen, dass jemand den
Assistenzarzt in der Geriatrie fragte:
"Wie groß ist dein Felsengarten?"
Wenn man beim Nachtdienst einen
neuen Patienten von der
Notfallstation bekam, nannte man
das ‚einen Schlag abbekommen’. Wir
haben sogar begonnen, analoge
Wörter zu ‚Tortur’ zu gebrauchen,
um unsere Arbeit zu umschreiben.
"Letzte Nacht bin ich wirklich mit
Anrufen geprügelt worden..." Oder:
"Ich bin hart geschlagen worden."



Was ist der Sinn meiner Arbeit?

Wir haben uns gegenseitig durch
Eigenerfahrungen geholfen, zum
Beispiel wie man einer jungen
Mutter sagen kann, dass sie voller
Krebs ist, oder einen Fehler gemacht
zu haben, der zum Tod des Patienten
führte. Der emotionale, körperliche
und existentielle Stress forderte
allerdings seinen Tribut. Die
Veränderungen in der Persönlichkeit,
die durch diesen Stress verursacht
wurden, wurden mit ‚toxisch
werden’ bezeichnet. Das gehörte wie
selbstverständlich zu unserer Arbeit,
und wir lernten, die Depressionen
und Reizbarkeiten unserer Kollegen
als ‚Toxizität’ zu übersehen. Jeder
von uns wurde zu guter Letzt mit der
Frage konfrontiert: "Warum tue ich
das hier? Was ist der Sinn im Leiden
meiner Patienten? Welchen Wert hat
meine Arbeit?"



Aber es gab keine Zeit, darüber
nachzudenken oder eine Antwort auf
diese Fragen zu finden. Als Produkte
dieser Gesellschaft, die mit ihren
wenigen geistlichen Wurzeln enorm
herausgefordert ist, was ruhiges
Nachdenken, Sinnfindung –
Kontemplation – angeht, haben die
meisten von uns weiter gearbeitet
und gewütet in der Hoffnung, dass
die Angst, die die Arbeit mit sich
brachte, mit der Zeit vergehen
würde. Mein Arbeitsplatz brauchte
dringend eine Seele. Die Suche
danach fand für mich ihre Antwort
in der Lehre des hl. Josefmaria, die
mir mitten in einem frenetischen
Arbeitsleben die Möglichkeit zur
Beschaulichkeit eröffnete und mir
half, meine Arbeit von einer
Erfahrung von bloßem Stress in
einen Ort umzuwandeln, wo ich Gott
begegnen kann.

Rückzug in den Himalaya



Meine Erfahrung mit Beschaulichkeit
und einem Leben von innen heraus
hat auf einem Gipfel im Himalaya in
Nordindien begonnen, umgeben von
tibetanischen Gebetsflaggen, dünnen
Stücken von Stoff, die im Wind
tanzten, als gäben sie die Gebete der
Pilger zurück, die vor mir auf der
Suche nach Frieden und geistlicher
Hilfe den Berg erklettert hatten. Ich
stellte meine leuchtend bunte Flagge
zu den verblassten und zerfetzten
hinzu. Ich hatte mein Zuhause,
meine Kultur und meine Religion
hinter mir gelassen und verbrachte
mein erstes Highschool-Jahr in
Indien. Ich war ein Vorzeigekind der
Generation X, ich wurde zwar
katholisch getauft, löste mich aber in
der Kindheit von der Kirche, trotz
des Beispiels meiner sehr frommen
Mutter und meiner katholischen
Erziehung. Ich wurde davon
abgebracht aufgrund dessen, was ich
als "korrupte organisierte Religion"
ansah und aufgrund des



ausgeprägten Materialismus in der
Gesellschaft.

Als ich ins College ging, hatte ich ein
Verlangen nach geistlicher Tiefe. Ich
schrieb meine Arbeiten über -ismen
und Indische Studien und sehnte
mich danach, der Welt und dem
Alltäglichen zu „entfliehen“. Im Fach
Existentialismus 101 war ich
verwirrt durch Martin Heideggers
Entwurf der „authentischen
Existenz“, die er versteht als einen
Zustand von „Achtsamkeit des Seins"
im Gegensatz zur "Vergesslichkeit
des Seins", in der man sich der
alltäglichen Welt unterwirft und sich
in ihren Angelegenheiten verliert.
Ich lebte ein Doppelleben: Meine
geistigen Interessen bestanden in
meinem eigenen privaten Suchen, sie
waren nicht integriert in die
Wirklichkeit meines sozialen und
schulischen Lebens.



Ich bin auf den Berg gestiegen, weil
ich mich dort weit entfernt von den
Sorgen und dem Stress der Welt
friedvoll fühlte. Ich konnte die
Gegensätzlichkeiten und
Unstimmigkeiten meines eigenen
Lebens vergessen. Es war einfach,
eine Spiritualität zu haben, die nichts
von mir forderte, was ich nicht auch
zu geben bereit war. Ich habe mich
gefühlt, als wäre ich der Welt und
ihren materiellen Dingen mit all den
negativen Einflüssen, die sie auf
mich hatten, entflohen. Ich habe
Momente von Licht und Eingebung
gehabt. Einmal, als ich eine Zeit in
Dharessalam in Nordindien
verbrachte, wo der Dalai Lama im
Exil lebte, habe ich bemerkt, dass zu
komischen Zeiten Glocken läuteten.
Ich überlegte, was das bedeuten
konnte. Schließlich ging ich zu einer
älteren tibetanischen Frau und fragte
sie, welchen Sinn das Glockengeläut
habe. Sie lächelte und lachte dann:
"Es soll dich daran erinnern, dass es



jetzt ist." Zu jener Zeit habe ich den
Sinn ihrer Worte nicht verstanden.
Erst später, viel später, habe ich sie
durch die Worte des hl. Josefmaria
verstehen gelernt.

Das Opus Dei - Sinnfindung im
Alltag

Kaum war ich von Indien zurück,
blätterte mein äußerer
buddhistischer Anstrich ab.
Während ich mich mit meinen
Brüdern zankte und mich über alles
beklagte, habe ich mich wirklich
nach meinem Berg zurückgesehnt.
Ich konnte meine geistige Verfassung
nicht in die tägliche Realität
integrieren. Es war ungefähr um
diese Zeit, als meine Mutter mich mit
ein paar Frauen des Opus Dei
bekannt machte.

Ich war sofort fasziniert von ihrem
Ideal, mitten in der Welt beschaulich
zu sein, ich hatte das für einen
Widerspruch in sich gehalten. Ich



war bewegt von ihrer
offensichtlichen Liebe zu Gott und
ihrem vertrauten Umgang mit ihm,
der für sie eine Person war, jemand,
der sie liebte und verstand. Diese
Frauen waren Geschäftsleute und
stürzten sich täglich in ihre Arbeit,
aber dennoch hatten sie genügend
Tiefgang und Frieden, der ihnen half,
die Schlaglöcher in den Straßen
abzufedern, die mich umgeworfen
haben. Durch meine Freunde im
Opus Dei und durch das Leben und
die Lehre des hl. Josefmaria bin ich
zu einem tieferen Verständnis des
katholischen Glaubens gekommen.
Ich habe angefangen zu beten und
bin zu den Sakramenten
zurückgekehrt. Ich brauchte nicht
mehr die Zurückgezogenheit der
Berge, um mich Gott nahe zu fühlen.
Ich habe ihn im Inneren meiner
Seele entdeckt.

Der Wunsch, mit einem beständigen
Bewusstsein von Gottes Gegenwart



und Vorsehung zu leben, war die
"authentische Existenz" nach der ich
gesucht hatte. Die meiste Zeit meines
Lebens habe ich mit Sorgen und
Stress verbracht, mit dem Versuch,
immer alles „unter Kontrolle“ zu
haben und im Anrennen gegen
meine Grenzen. Ich lebte selten mit
Freude im Jetzt. Ich habe die
Vergangenheit wiedergekaut und mir
über die Zukunft Sorgen gemacht,
indem ich unrealistischen
Erwartungen pflegte wie etwa, alle
meine Patienten zu ‚retten’, niemals
Fehler zu machen oder vor anderen
immer ‚gut dazustehen’. Ich merkte,
wie wenig ich Menschen zuhörte,
wie meine Sorgen um die Arbeit und
die Menschen, die ich liebte, mein
Bewusstsein besetzten.

Das innere Leben und die
„authentische Existenz“

Ich fing an, den inneren Kampf zu
begreifen, der nötig war, um die



Ruhelosigkeit und die Angst, die
mein Leben bis zu diesem Zeitpunkt
bestimmt hatten, zu überwinden und
die verwandelnde Kraft zu
verstehen, die darin liegt, sich Kind
Gottes zu wissen. Gott war nicht
länger ein unpersönlicher Zuschauer
oder ein Mann harter Kritik, sondern
ein liebender Vater, der ganz eng mit
dem Geschehen eines jeden
Augenblicks verbunden war. Der hl.
Josefmaria hat dieses Wissen darum,
Gottes geliebtes Kind zu sein, als
"Gotteskindschaft" beschrieben Es ist
die Quelle, aus der sein ganzes
geistliches Leben floss.

Ein großer Teil meiner ‚Toxizität’
kam aus einem Mangel an innerem
Leben und daraus, dass ich nicht
wusste, wie ich zu einem
Gleichgewicht in meinem Leben und
in meinen Erwartungen kommen
konnte. Meiner Ansicht nach war
Martha ‚toxisch’, als sie sich bei Jesus
beschwerte, dass Maria ihr nicht



half. Der Grund lag aber nicht darin,
dass Martha arbeitete und Maria
liebte, sondern darin, dass Martha
nicht gesehen hatte, dass Arbeit auch
aus Liebe getan werden kann. Sie
hatte vergessen, dass Gott ihr nahe
war und dass sie ihm durch ihre
Arbeit diente. Sie dachte nur an sich
selbst, und das machte sie
unglücklich.

In dem wunderbaren Buch von Dr.
Coverdale (Uncommon Faith, New
Jersey: Scepter 2002) findet sich
folgende Beschreibung: In einer Zeit
unglaublicher Belastung, als sich
alles gegen ihn verschworen hatte,
saß der hl. Josefmaria in einer
Straßenbahn und wurde dort von
einem bleibenden tiefen und
vertrauensvollen Wissen um Gottes
Liebe durchdrungen. Dieses
Vertrauen und diese Erfahrung, ein
geliebtes Kind Gottes zu sein, hat ihm
erlaubt, weiterzumachen. Das war
der Augenblick im Leben des hl.



Josefmaria, der alles verwandelte. Er
hat ihn befähigt, einen
unglaublichen Optimismus und
große Spannkraft angesichts aller
Enttäuschungen, allen Unheils und
allen möglichen Verrats zu
entwickeln. Sein ganzes Leben ist ein
Zeugnis von der Kraft desjenigen, der
es versteht, Kind zu werden.

Friede und Sicherheit durch das
Wissen, Kind Gottes zu sein

Diese Kraft ist wunderschön
beschrieben in einer Zeitungsnotiz,
die ich vor vielen Jahren gelesen
habe. Es passierte während des
furchtbaren Erdbebens in Armenien,
an das sich sicherlich viele von Ihnen
noch erinnern. Eine Grundschule
wurde dem Erdboden gleich gemacht
und eine Vielzahl von Kindern
wurde darunter begraben und für tot
gehalten. Es gab keine schweren
Maschinen, um den Schutt zu
entfernen. Lange nachdem andere



Eltern vor Erschöpfung aufgegeben
haben, buddelte ein Mann wie ein
Hund 24 Stunden weiter, bis er
endlich die Stimme seines Kindes
hörte. Der kleine Junge sagte: "Papa,
ich wusste, du würdest kommen, ich
wusste, dass du kommen würdest."
Das wiederholte er unentwegt. Es hat
noch eine Anzahl von Stunden
gebraucht, um das Kind ganz frei zu
schaufeln, und später haben sich die
Helfer gewundert, dass das Kind
keine traumatischen Störungen hatte
wie so viele Menschen nach einer so
schrecklichen Erfahrung wie dieser.
Für das Kind war diese Erfahrung
nur die Bestätigung der Liebe seines
Vaters zu ihm.

Ich erinnerte mich nach dem 11.
September an diese Geschichte, als
ich den Tribut sah, den das Ereignis
von meinen krebskranken Patienten
und von ihren Familien gefordert
hat. Ein kleines Kind wird lebendig
begraben, überlebt aber unverletzt,



während Tausende Menschen bis auf
die Knochen durchgeschüttelt
werden und Antidepressiva und
Medikamente gegen Angst benötigen,
nur weil sie Zeugen dieses
Ereignisses am Fernsehen gewesen
sind. An ihren Wurzeln ist Angst eine
Furcht vor Verlust, vor Ablehnung
und Bedeutungslosigkeit. Sie
entsteht, wenn man lebt, ohne an
Gottes Vorsehung zu glauben oder
diesen Glauben verliert.

Der hl. Josefmaria wiederholte oft
die Worte Omnia in bonum und
betrachtete sie in seinem Gebet.
„Gott führt bei denen, die ihn lieben,
alles zum Guten“ (Röm 8, 28). Er sagt:
"Meine Kinder, seht Gott hinter
jedem Ereignis und jeder Situation."
Ich habe es immer interessant
gefunden, dass die Chinesen ein und
dasselbe Schriftzeichen für ‚Krise’
und für ‚günstige Gelegenheit’ haben.
Der hl. Josefmaria hat die Ereignisse
des Tages als aus dem Willen Gottes



kommend und damit in einem
anderen Licht gesehen. Jede Krise
war nun eine Gelegenheit, mit Gott
eins zu sein und in der Tugend zu
wachsen.

Eine neue Sicht der Arbeit

Er pflegte zu sagen: "Sage nicht:
dieser Mensch Mensch fällt mir auf
die Nerven. – Denke: er hilft mir,
heiliger zu werden" ( Der Weg, 174).
Dieser einfache Ratschlag hat mir
geholfen, die schwierigen
Situationen, auf die ich in meiner
Arbeit traf, als etwas Positives zu
sehen, das Gott zulässt, damit ich
daran wachsen kann. Es so zu sehen
hat meiner Arbeit einen Sinn
gegeben. Es hat mir sogar geholfen,
mit meinem Funkgerät auf besserem
Fuße zu stehen. Statt jedes Mal zu
schimpfen, wenn es mich rief, habe
ich mit der Zeit gelernt, zu denken:
Gott ruft mich.



Wenn ich meine Arbeit für Gott
verrichte, nehme ich, in christlichem
Sinn verstanden, teil an der
Verwirklichung seines Planes, die
Welt und mich selbst besser zu
machen. Ich beginne, den Wert des
Irdischen und Eintönigen zu sehen.
Ich bin in der Lage, im Laufe des
Tages immer wieder, wenn auch nur
für Momente, beschaulich zu sein.
Wenn ich Rezepte schreibe, stelle ich
mir das Gesicht des Menschen vor,
dem ich gerade helfe. Wenn ich mich
hinsetze, um Berichte zu schreiben,
opfere ich die Stunde als Gebet für
den Patienten, dessen Geschichte ich
schreibe. Wenn ich einen sterbenden
Patienten besuche, nehme ich seine
Hand und spende ihm Trost und
werde so Veronika, die das Angesicht
Christi abgetrocknet hat. Wie der hl.
Josefmaria sagen würde, die
anfallenden Arbeiten können mich
„heiligen“. Mit anderen Worten: Ich
denke weniger an mich und mehr an
Gott und meinen Nächsten.



Hier ist ein anderes Zitat, das ich
liebe: "Bei allem Respekt werde ich
niemals die Auffassung derer teilen,
die kontemplatives und aktives
Leben voneinander trennen, als ob
es sich um zwei miteinander
unvereinbare Bereiche handelte. Ein
Kind Gottes muss kontemplativ sein,
das heißt ein Mensch, der mitten im
Lärm der Umwelt im ständigen
Gespräch mit dem Herrn das
Schweigen der Seele zu finden weiß
und der auf Ihn schaut wie auf einen
Vater oder einen Freund, den man
grenzenlos liebt." (Im Feuer der
Schmiede, 738).

Ich kämpfe gegen das, was mich von
Gott trennen könnte, gegen die
Dinge, die mich an vielen Fronten
ängstigen und vergiften. Der
ständige Emailkontakt ist eine
ständige Versuchung und
Suchtgefährdung. Ich habe
beobachtet, dass er für mich eine
Quelle der Angst geworden ist und



mich verleitet hat, meine Arbeit zu
unterbrechen und nicht gut zu
arbeiten. So schaue ich nur noch
zwei Mal am Tage nach. Was für ein
Sieg! Der tägliche Kampf, mit der
Arbeit aufzuhören, wenn es Zeit ist,
nach Hause zu gehen, ist eine andere
Sache, die ich durch den hl.
Josefmaria gelernt habe. So
beherrscht mich meine Arbeit nicht
mehr.

Die Beschaulichkeit und ihr
Einfluss auf andere

Es gibt viele wunderschöne
Geschichten, wie der Geist des Opus
Dei Menschen geholfen hat, einen
Sinn in ihrer Arbeit zu finden und sie
aus Liebe zu Gott und den anderen
Menschen zu tun. Eine ist die einer
Freundin, die ein großes Hotel in
Houston leitet und zum Opus Dei
gehört. Sie ist mir besonders im
Gedächnis geblieben. Vielleicht
wissen Sie, dass es in Houston ein



riesengroßes Klinikum gibt, wohin
Menschen von überallher auf der
Welt zur Behandlung kommen.
Meine Freundin hält den
Angestellten ihres Hotels jede Woche
einen Ausbildungsvortrag, der ihnen
helfen soll, ihre Arbeit gern und gut
zu tun. Eines Tages sagte eine ihrer
Angestellten, die als
Zimmermädchen arbeitet, zu ihr:
"Ich möchte Ihnen danken, denn seit
Sie uns über den Priester und sein
Werk berichtet haben, denke ich
jedes Mal, wenn ich ein Bett mache,
daran, dass ich einer Familie helfe,
die hier mit einem kleinen Kind, das
Leukämie hat, zur Behandlung ist.
Und deshalb liebe ich meine Arbeit
jetzt."

Noch eine andere Geschichte habe
ich behalten. Wenn du in deiner
Arbeit beschaulich bist, hat das eine
unglaubliche Wirkung auf die
Menschen um dich herum. Das
folgende ist eine wahre Begebenheit.



Sie spielte sich in einem Gefängnis in
China ab. Ein politischer Gefangener
war in Einzelhaft und hatte nur ein
kleines Fenster zum Hinausschauen,
um so versuchsweise mit der
Außenwelt in Verbindung zu bleiben.
Jeden Tag kam ein Mann und kehrte
den Innenhof vor seinem Fenster.
Jeden Tag war es derselbe Mann, und
die Art, wie er seine Arbeit tat,
rettete dem Mann in der Einzelhaft
das Leben, denn er behielt seinen
gesunden Menschenverstand. Jeden
Tag schaute er dem Mann zu, wie er
kehrte. Der Mann tat seine Arbeit
nicht nur oberflächlich, er kehrte
großartig. Wenn er eine Ecke
vergessen hatte, ging er zurück und
machte sie bewusst und
gewissenhaft sauber. Der Mann in
Einzelhaft dachte über diese
Begebenheit nach: "Hinter dem, was
ich hier durchmache, muss mehr
stecken, also kann ich bis zum Ende
durchhalten." Der Mann selbst hatte
keinen bestimmten Glauben.



Nachdem sie beide aus dem
Gefängnis entlassen worden waren,
fand der Mann in Einzelhaft heraus,
dass der andere ein Bischof war, der
über 20 Jahre im Gefängnis saß.
Jeden Tag, während er kehrte,
opferte er seine Arbeit Gott auf.

Das Beispiel des Menschen Jesus

Allerdings ist Christsein keine
Impfung gegen den täglichen Kampf
mit unseren Schwächen,
unerwarteten Widersprüchen,
Reibungen mit anderen und
Müdigkeit. Jesus Christus selbst hat
sich mit den Schwierigkeiten des
Menschseins konfrontiert und sie
angenommen. Ich fühle eine große
Zuneigung zum gestressten Jesus,
zum müden Jesus, zum ängstlichen
Jesus. Das öffentliche Leben Jesu war
ähnlich wie das Leben eines
Assistenzarztes. Er war die ganze
Nacht unterwegs und hatte keine Zeit
zu essen oder zu schlafen, er ging



von einem Kranken zum anderen.
Jesus hat gezeigt, dass er unendlich
weise ist, da er die Zeit vor der
Erfindung der Funkgeräte wählte,
um auf die Erde zu kommen, aber
die Menschen haben ihn trotzdem
gefunden, auch wenn er sich zu
verstecken suchte. Jesus wurde auch
‚toxisch’, um uns seine
Menschlichkeit zu zeigen.

Es gibt eine wundervolle Geschichte,
wo er mit seinen Aposteln
zusammen ist und sie versuchen,
jemanden zu heilen und es nicht
können, es einfach nicht schaffen. Es
gibt eine große Szene, in die sie ihn
mit hinein ziehen und fragen:
"Warum können wir den Mann nicht
heilen?" Und das erste, was Jesus tut,
ist, zum Himmel zu blicken und zu
sagen: "O du ungläubige und
unbelehrbare Generation! Wie lange
muss ich noch bei euch sein? Wie
lange muss ich euch noch
ertragen?" (Mt 17, 17) . Das hat mich



sehr getröstet und meine Liebe zur
Menschheit Jesu noch verstärkt, der
die Erfahrung machen wollte,
frustriert zu werden, was auch wir
alle jeden Tag erleben.

Wie hat er es geschafft? Christus hat
seine Kraft aus seinem reichen
inneren Gebetsleben gezogen. Er sah
die Dinge aus einer übernatürlichen
Sicht und wurde von seiner Sendung,
die Menschheit aus Liebe zu erlösen,
angespornt. Für ihn war jeder
Augenblick voller Bedeutung und er
sah ihn mit Blick auf die Ewigkeit.

Leben für andere im Alltag

Durch meine Freunde vom Opus Dei
habe ich die Freude und das
Abenteuer des inneren Lebens
kennen gelernt. Ich habe begonnen,
mir Zeit zum Beten zu nehmen und
Kraft aus den Sakramenten zu
schöpfen. Ich habe begonnen,
meinen Schreibtisch als Altar zu
sehen, als den Ort, an dem ich mich



für andere aufopfere, den Ort, wo ich
Gott begegnen kann. An einem guten
Tag akzeptiere ich als von Gott
zugelassen doppelte Buchführung,
Notfälle am Freitag um 17.00 Uhr,
Patienten, die eine Stunde später
kommen, und
Dienstunfähigkeitsfälle. An meinen
schlechten Tagen ist meine Arbeit
nur ‚Prügel’ und ich kann am Ende
ziemlich ‚giftig’ sein. Jeden Tag fange
ich wieder von vorne an.

Meine Arbeit bringt mich nicht nur
näher zu Gott, sie gibt mir die
Möglichkeit, anderen näher zu sein.
Ich tue das mehr durch mein Beispiel
als durch meine Worte. Da die
meisten meiner Patienten Krebs
haben, ergeben sich viele
Gelegenheiten, ihre Würde zu achten
und mit ihnen über ihre geistlichen
Belange zu sprechen. Sie kennen
sicher das alte Sprichwort: Es gibt
keine Atheisten in Fuchshöhlen. Nun,
ich kann Ihnen versichern, dass es



wenige Atheisten unter denen gibt,
die an Krebs erkrankt sind. Als
bekennende Katholikin in einem
agnostischen akademischen Umfeld
versuche ich, meinen Kollegen den
Gott, der die Liebe ist, und die
Möglichkeit des inneren Lebens
näher zu bringen. Durch meinen
Beruf als Onkologin und Lehrerin
versuche ich, Respekt vor den Alten
und Sterbenden zu vermitteln.
Manchmal finde ich es hart, gegen
den Strom zu schwimmen und muss
dann um mehr Mut bitten.

Es gibt ein wunderbares Zitat in
einem Artikel von Kardinal
Ratzinger, der um die Zeit der
Heiligsprechung von Josemaría
Escrivá geschrieben wurde. Er
beschreibt dort den Sinn der
Gotteskindschaft und die Wirkung,
die sie auf den einzelnen Menschen
und die Welt haben kann. Er
schreibt: „Die sich mit Gott
verbunden fühlen, die ein



ununterbrochenes Gespräch mit ihm
führen, können es wagen, auf
Herausforderungen zu antworten;
sie leben nicht länger in Angst und
Furcht, denn diejenigen, die in Gottes
Händen sind, werden immer wieder
in Gottes Hände fallen. So
verschwindet die Furcht und wird
der Mut geboren, auf die jetzige Welt
zu antworten.“

Ich bin dem hl. Josefmaria ewig
dankbar, dass er mir geholfen hat zu
verstehen, dass ich nicht auf den
Gipfel eines Berges zu steigen
brauche, um Gott zu finden, dass ich
ihn im Inneren meiner Seele habe
finden können. Ich möchte gerne mit
Worten von ihm schließen: "Meine
Kinder, Himmel und Erde scheinen
sich am Horizont zu vereinigen; aber
nein, in euren Herzen ist es, wo sie
eins werden, wenn ihr heilgmäßig
euren Alltag lebt." (Gespräche mit
Msgr. Escrivá de Balaguer, 116)



Artikel aus dem Buch Women of Opus
Dei in Their Own Words, Verlag M. T.
Oates, New York, Crossroad
Publishing Company, 2009

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/von-der-toxizitat-zur-
transzendenz-der-hl-josefmaria-und-
die-beschaulichkeit-am-arbeitsplatz/

(11.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/von-der-toxizitat-zur-transzendenz-der-hl-josefmaria-und-die-beschaulichkeit-am-arbeitsplatz/
https://opusdei.org/de/article/von-der-toxizitat-zur-transzendenz-der-hl-josefmaria-und-die-beschaulichkeit-am-arbeitsplatz/
https://opusdei.org/de/article/von-der-toxizitat-zur-transzendenz-der-hl-josefmaria-und-die-beschaulichkeit-am-arbeitsplatz/
https://opusdei.org/de/article/von-der-toxizitat-zur-transzendenz-der-hl-josefmaria-und-die-beschaulichkeit-am-arbeitsplatz/

	Von der Toxizität zur Transzendenz – der hl. Josefmaria und die Beschaulichkeit am Arbeitsplatz

