
opusdei.org

Nur kein spießiges
Christentum

„Werde nicht spießig!“, forderte
der hl. Josefmaria einen jungen
Freund auf. Warum es wichtig
ist, dass wir Christen zupacken
und anpacken – und nicht nur
„Sonntagschristen“ sind –,
finden Sie hier ausführlich
beantwortet.

04.10.2023

In einem seiner Briefe teilt der
heilige Josefmaria eine Beobachtung
mit, die auch heute noch aktuell ist:
„Oft“, so schreibt er, „gibt es selbst



unter Katholiken, die
verantwortungsbewusst und fromm
zu sein scheinen, die irrige Meinung,
sie bräuchten nur ihren familiären
und religiösen Pflichten
nachzukommen. Von bürgerlichen
Pflichten wollen sie kaum etwas
hören.“1 Er stellt gleich klar, dass es
sich dabei in der Regel „nicht um
Egoismus handelt, sondern einfach
um einen Mangel an Bildung, weil
ihnen niemand deutlich gesagt hat,
dass die Tugend der Frömmigkeit –
die Teil der Kardinaltugend der
Gerechtigkeit ist – und das christliche
Solidaritätsbewusstsein auch darin
bestehen, präsent zu sein, die
Probleme zu kennen und zur Lösung
der Probleme beizutragen, die die
ganze Gemeinschaft betreffen“2.

Ein individualistisches
Christentum?

Dieser Mangel an christlicher
Gewissensbildung ist nicht nur auf



Probleme der Katechese oder der
religiösen Erziehung
zurückzuführen, sondern auch das
Ergebnis geistiger und sozialer
Veränderungen, die die Neuzeit mit
sich brachte. Sie sind großteils Folge
einer neuen Kultur, die die
Menschen schon mit der
Muttermilch aufgesaugt haben.

Dies erklärt Benedikt XVI. in seiner
Enzyklika Spe Salvi, wenn er sich die
Frage stellt, wie in der Moderne die
Idee entstanden ist, dass „die
Botschaft Jesu streng
individualistisch sei und nur auf den
Einzelnen ziele;“3 oder wiederum,
wie „das ,Heil der Seele‘ dazu
gekommen ist, als Flucht vor der
Verantwortung für das Ganze
interpretiert zu werden und so das
Programm des Christentums als eine
egoistische Suche nach Erlösung
aufgefasst werden konnte.“4 Beide
Vorstellungen seien das Ergebnis
einer Säkularisierung des



christlichen Hoffnungsbegriffs. In
der Neuzeit führten die
eindrucksvollen Möglichkeiten, die
der wissenschaftliche Fortschritt und
neue Formen der sozialen
Organisation eröffneten, zu der
Vorstellung, dass der Mensch das
„verlorene Paradies“ ausschließlich
aus eigener Kraft wiederherstellen
könne. So wurde die Erlösung der
Welt nicht mehr „vom Glauben,
sondern von dem neu gefundenen
Zusammenhang von Wissenschaft
und Praxis“5 erwartet: Wissenschaft
und politische Strukturen sollten uns
den Himmel bringen, den die
Religion nur für das Jenseits zu
versprechen vermochte.

In diesem Säkularisierungsprozess
verschwindet die Religion nicht, sie
wird aber privatisiert, das heißt, sie
wird auf den Bereich des
individuellen Lebens beschränkt. In
der öffentlichen und sozialen Sphäre
scheint Gott nicht mehr notwendig



zu sein, um den menschlichen
Herausforderungen zu begegnen.
Darüber hinaus wird mit der Zeit
behauptet, dass die Beschränkung
der Religion auf das Privatleben den
Frieden sichern wird in
Gesellschaften mit Bürgern, die sich
zu verschiedenen Religionen
bekennen oder Atheisten sind. Dieses
Verständnis der Stellung der Religion
im gesellschaftlichen Leben wurde
oft von den Gläubigen selbst
verinnerlicht, und zwar bis zu dem
Punkt, dass sie Haltungen
einnahmen, die die zentrale Kritik an
der Religion in der heutigen Zeit
anzog. Dieser Kritik zufolge besteht
die christliche Hoffnung in einem
„puren Individualismus, der die Welt
ihrem Elend überlasse und sich ins
private ewige Heil geflüchtet habe“6.
Den Christen wird vorgeworfen, dass
es ihnen nicht um dieses Leben gehe,
sondern um die Sicherung eines
Platzes im kommenden Leben.



Nichts ist jedoch weiter von der
Realität des Evangeliums entfernt,
das uns zu Nächsten aller
Bedürftigen macht (vgl. Lk 10,36-37).
Unser Glaube „impliziert immer
einen tiefen Wunsch, die Welt zu
verändern, Werte zu übermitteln,
nach unserem Erdenwandel etwas
Besseres zu hinterlassen“7. Der
heilige Josefmaria drückt es
eindringlich aus: „Ein Christ sollte
sich dafür einsetzen, dass es jeden
Tag weniger Arme, weniger
Unwissende, weniger Seelen ohne
Glauben, weniger Verzweifelte,
weniger Kriege, weniger
Unsicherheit, mehr Nächstenliebe
und mehr Frieden gibt.“8 Gleichzeitig
ist die Kirche, wie Papst Franziskus
uns in Erinnerung gerufen hat, keine
NGO und muss auf der Hut sein, um
die verschiedenen Formen der
Verweltlichung zu vermeiden9,
indem sie stets Christus in den
Mittelpunkt ihres Handelns stellt –
auch ihres sozialen Handelns.



Der Aufruf, zur Entwicklung des
Reiches Gottes beizutragen, muss
also zwei Prinzipien miteinander in
Einklang bringen: einerseits das
Bewusstsein, dass dieses Reich ein
Geschenk ist10 und nicht etwas, das
wir allein aus eigener Kraft
erreichen können; andererseits die
Überzeugung, dass Gott nicht
gleichgültig ist gegenüber unserem
Bestreben, ihm in unserem Leben
immer mehr Raum zu geben. Es liegt
in der Tat in unserer Macht, dazu
beizutragen, „die Welt für das
Hereintreten Gottes zu öffnen: die
Wahrheit, die Liebe und das Gute (...)
Wir können unser Leben und die
Welt von Vergiftungen und
Verunreinigungen befreien, die die
Gegenwart und die Zukunft
zerstören könnten“11. Und selbst
wenn wir „scheinbar erfolglos oder
machtlos gegenüber überlegenen
feindlichen Kräften sind“12,
ermöglicht uns die Tugend der



Hoffnung die Erfahrung, dass es Gott
ist, der letztlich die Geschichte lenkt.

Die globalen Krisen

Seit den Anfängen des Opus Dei lud
der heilige Josefmaria die Menschen,
die sich an ihn wandten, ein, ihr
Leben der Arbeit dem Reich Gottes
zu widmen, unter dem glühenden
Motto: Regnare Christum volumus! In
einer Predigt über die christliche
Hoffnung schrieb er: „Der Herr hat
uns nicht geschaffen, damit wir hier
eine endgültige Stadt bauen ... Als
Kinder Gottes dürfen wir jedoch die
irdischen Tätigkeiten nicht
vernachlässigen, in die Gott uns
gestellt hat, um sie zu heiligen. (...)
Das ist meine ständige Predigt seit
1928: Es ist dringend notwendig, die
Gesellschaft zu christianisieren; allen
Schichten dieser unserer Menschheit
den übernatürlichen Sinn zu
vermitteln, damit alle danach
streben, die tägliche Arbeit, den



Beruf oder das Gewerbe in die
Ordnung der Gnade zu erheben. Auf
diese Weise werden alle
menschlichen Beschäftigungen von
einer neuen Hoffnung erleuchtet.“13

Um dies zu erreichen, ist es
entscheidend, dass Christus im
Herzen eines jeden Menschen
regiert, denn das Reich Gottes lässt
sich nicht auf eine bestimmte Form
der sozialen Organisation reduzieren
und ist auch nicht das Ergebnis einer
Reihe von menschlichen Strukturen.
14 Damit Christen Salz und Sauerteig
in der Zivilgesellschaft sein können,
müssen sie zunächst ihre Beziehung
zu Gott pflegen. „Die Herrschaft
Christi soll vor allem in den Herzen
errichtet werden (...), aber nicht
damit jeder unabhängig von den
anderen Gott die Ehre gibt, sondern
in Gemeinschaft mit ihnen in der
Kirche (...) und in der
Zivilgesellschaft selbst, wo die
Christen Salz und Sauerteig sein



sollen (...). Christus regiert nur im
Herzen derjenigen, die wollen, dass
er auch in der Gesellschaft regiert, in
der sie leben.“15

Ein bekannter Punkt des Weges 
drückt diese Überzeugung auf
lapidare Weise aus: „Ein Geheimnis.
– Ein offenes Geheimnis: Es gibt
Weltkrisen, weil es an Heiligen fehlt
– Gott wünscht eine Handvoll ,seiner‘
Leute in jeder menschlichen
Tätigkeit. Dann ... pax Christi in regno
Christi – der Friede Christi im Reich
Christi.“16 Es ist klar, dass der heilige
Josefmaria das christliche Leben
nicht nur als etwas ausschließlich
Persönliches betrachtete, sondern als
einen Impuls, der alle menschlichen
Dimensionen umfasst, auch die
sozialen.17 An anderer Stelle schreibt
er: „Das ist deine Aufgabe als
christlicher Bürger: Dazu
beizutragen, dass die Liebe und die
Freiheit Christi alle
Erscheinungsformen des modernen



Lebens durchdringen: die Kultur und
die Wirtschaft, die Arbeit und die
Erholung, das Familienleben und das
soziale Zusammenleben.“18 Indem sie
die Freiheit der anderen
respektieren, sind die Christen
aufgerufen, das Licht des
Evangeliums in jeden Winkel zu
bringen.

Der Kern der Botschaft des Opus Dei,
die Suche nach Gott in der Arbeit
und im gewöhnlichen Leben, geht
davon aus, dass die Welt ein Ort der
Begegnung mit Gott ist. Das Zweite
Vatikanische Konzil erinnert daran,
wenn es lehrt, dass die Christen dazu
berufen sind, die zeitlichen
Strukturen von innen heraus zu
erneuern, durch die berufliche
Arbeit und durch die
Zusammenarbeit mit anderen
Bürgern.19 Die Wurzel dieser Lehre
ist die Schöpfungswahrheit: „Wenn
die Welt und alles, was in ihr ist – mit
Ausnahme der Sünde –, gut ist, weil



sie das Werk Gottes, unseres Herrn,
ist, dann muss sich der Christ, der
ständig darum ringt, Verstöße gegen
Gott zu vermeiden – ein positiver
Kampf der Liebe –, Seite an Seite mit
den anderen Bürgern für alles
Irdische einsetzen; er muss alle Güter
verteidigen, die sich aus der Würde
der Person ergeben. Und es gibt ein
Gut, das er immer besonders
anstreben muss: das der
persönlichen Freiheit.“20

Wenn der heilige Josefmaria von der
Arbeit als Ort der Begegnung mit
Gott sprach, sagte er, es gehe darum,
„die eigene Arbeit zu heiligen, sich
selbst in der Arbeit zu heiligen und
die anderen durch die Arbeit zu
heiligen“21. Die Arbeit formt und
verwandelt sowohl die Person, die
sie ausführt, als auch die
Wirklichkeit, auf die sie einwirkt, das
heißt die Welt.22 In diesem Sinne
könnte man sagen, dass die
Heiligung der Arbeit für den



Menschen gleichzeitig ein Weg ist,
sich Gott zu nähern und die
zeitlichen Strukturen zu erlösen: an
der Bewegung mitzuwirken, mit der
der Herr alle zu sich zieht (vgl. Joh
12,32).

Die Gefahr eines spießigen
Christentums oder der Verlust des
Sendungsbewusstseins

„Werde nicht zum Spießer“, pflegte
der heilige Josefmaria zu sagen23 und
warnte vor einer Gefahr des
geistlichen Lebens: der Gefahr, dass
man am Ende alles vermeidet, was
Anstrengung verlangt und die
Forderung ignoriert, die das
Evangelium von der ersten bis zur
letzten Zeile durchzieht. Die
folgenden Worte aus der Spur des
Sämanns geben mit einem Hauch
von Ironie dieses spießige
Christentum wieder: „Rein
theoretisch bist du sehr katholisch.
Die Atmosphäre in unserem Hause



sagt dir zu ... Schade, dass die Messe
nicht mittags stattfindet und die
Vorlesungen und Kurse nicht
nachmittags und dass nicht nach
dem Abendessen bei einem oder
zwei Gläsern Cognac studiert wird!
Deine Art von ,Katholizismus‘ ist
bloß Schau, ist einfach spießig.“24

Es ist wichtig zu bedenken, dass man
von einem spießigen,
spießbürgerlichen oder bourgeoisen
Christentum – das letzte, ins
Deutschen weniger gebräuchliche
Wort verwendete der heilige
Josefmaria – noch in einem anderen
Sinne sprechen kann, der den ersten
ergänzt. Es handelt sich um eine
Konzeption des religiösen Lebens, in
der der starke Sendungsgedanke der
Botschaft des Evangeliums
verdunkelt oder vergessen wurde.
Bei diesem Ansatz wird das geistliche
Leben auf die persönliche Erfüllung
moralischer Normen und eine Reihe
frommer Praktiken reduziert. Wir



scheinen die Bitte des Vaterunsers –
„Dein Reich komme“ – zu vergessen,
die die Gläubigen dazu auffordert,
die Welt durch ihre Arbeit und ihr
Gebet zu verändern. Um es mit den
Worten des heiligen Josefmaria zu
sagen, würde die Aufforderung, „die
anderen durch die Arbeit zu
heiligen“, bestenfalls auf ein
individuelles Apostolat reduziert,
ohne den Horizont, die Welt zu
verändern. Oder sie würde hinter
den Aufforderungen – „die Arbeit
heiligen und sich selbst durch die
Arbeit heiligen“ – versteckt werden,
die dadurch ihre
Daseinsberechtigung fast ganz
verlieren würden.

Ein spießiges Christentum in diesem
zweiten Sinne wäre eine der
Erscheinungsformen der
individualistischen Auffassung von
Religion, vor der Benedikt XVI.
gewarnt hat. Auch hier haben wir es
nicht so sehr mit der Frucht einer



individuellen Entscheidung zu tun,
als mit dem Ergebnis einer
Lebensauffassung, die die Mentalität
der Menschen fast unmerklich durch
Kultur und Erziehung geprägt hat.
Zum vom heiligen Josefmaria
gebrauchten „bourgeois“ soll
zumindest erwähnt werden, dass
sich dieses zwar auf einen sozialen
Status bezieht (eine privilegierte
gehobene Schicht von Menschen, die
in ihrem Leben keine großen
Entbehrungen erlitten haben und
sich nicht besonders anstrengen
mussten, um zu bekommen, was sie
wollten), dass die Rede von einem
„bourgeoisen Christentum“ aber auf
keine spezifische Gruppe zutrifft.
Vielmehr handelt es sich um eine
Mentalität, die bei Menschen
verschiedener sozialer Schichten
anzutreffen ist, der zufolge der
höchste Wert, den es im Leben zu
erreichen gilt, die Stabilität ist. In
seinen Schriften fordert der heilige
Josefmaria die Menschen auf, sich



von einer solchen Auffassung zu
lösen: „Ihr habt die Pflicht, auf die
Menschen in eurer Umgebung
zuzugehen, sie aus ihrem Schlummer
aufzurütteln, ihrer spießigen und
egoistischen Existenz andere und
weite Horizonte zu eröffnen, ihnen
auf liebenswerte Art das Leben
schwerzumachen, damit sie lernen,
sich selbst zu vergessen und die
Probleme der anderen zu
verstehen.“25

Aus religiöser Sicht ist die spießige
Mentalität problematisch, weil sie
dazu neigt, das Sendungsbewusstsein
auszulöschen. Ein bourgeoiser Christ
strebt vor allem nach Mäßigung und
Sicherheit. Wer dagegen entdeckt,
dass er eine Mission, eine wichtige
Aufgabe im Leben hat, ist bereit,
Risiken einzugehen und sich auf
Abenteuer mit ungewissem Ausgang
einzulassen. Das Evangelium ist in
dieser Hinsicht sehr anschaulich.
Zum Beispiel, wenn es uns zeigt, wie



Petrus, Jakobus und Johannes „alles
verlassen und ihm nachfolgen“ (Lk
5,11); wenn es das Reich Gottes mit
einem verborgenen Schatz
vergleicht, für den man bereit ist, 
alles zu verkaufen (Mt 13,44); oder
wenn es die Worte Jesu an den
Schriftgelehrten aufgreift, der sagt,
er sei bereit, ihm zu folgen, wohin er
auch gehe: „Die Füchse haben Höhlen
und die Vögel Nester, aber der
Menschensohn hat keinen Ort, wo er
sein Haupt hinlegen kann“ (Mt 8,20).

Sicherlich brauchen wir Menschen
immer ein Mindestmaß an
Sicherheit, vor allem in unsicheren
Zeiten wie den jetzigen. Das Problem
entsteht, wenn Sicherheit oder
Stabilität zu den vorherrschenden
Werten, zum erstrebenswerten Ziel
im Leben werden. Diejenigen, die
sich eine solche Mentalität zu eigen
machen, verspüren kaum das
Bedürfnis, die Dinge zu verbessern,
und neigen dazu, sich mit dem



zufrieden zu geben, was sie haben,
weil sie ihr Leben nicht
verkomplizieren wollen. Das
Sendungsbewusstsein hingegen, das
zur DNA des Christentums gehört,
führt dazu, das Leben als Abenteuer
zu leben und darüber nachzudenken,
wie man Gott und anderen
Menschen mit seinem Beruf am
besten dienen kann.

Die Begegnung Jesu mit dem reichen
Jüngling ist in dieser Hinsicht nicht
weniger beredt. Dieser junge Mann
ist der Prototyp des spießigen
Christen: jemand, der die Gebote
hält, der guten Willen und sogar edle
Wünsche hat, aber nicht in der Lage
ist, Risiken einzugehen, um dem Ruf
Jesu zu folgen. Das Hindernis ist der
Reichtum, der sowohl im wörtlichen
Sinne von materiellen Gütern als
auch im Sinne von sozialer Stellung
oder Sicherheit verstanden werden
kann. Als Jesus zu ihm sagt: „Eines
fehlt dir noch. Geh, verkaufe, was du



hast, und gib es den Armen; dann
komm und folge mir nach“ (Mk 10,21),
fordert er ihn auf, seine Sicherheiten
aufzugeben und ihm ganz zu
vertrauen.

Der Christ ist „ganz wesentlich
sozial“

Die Szene des reichen jungen
Mannes zeigt, dass eines der
Hauptprobleme des spießigen
Christentums darin besteht, dass es
das Christentum auf die Moral
reduziert. Obwohl das Evangelium in
der Moral zum Ausdruck kommt und
praktische Konsequenzen hat, ist dies
nicht der Kern des christlichen
Lebens. Das Wesen des Christentums
besteht nicht darin, ein „guter
Mensch“ zu sein, sondern darin,
einer Person, Jesus Christus, zu
begegnen und sich mit ihr zu
identifizieren: dem Einzigen, der
wirklich gut ist (vgl. Mk 10,18). Was
Petrus, Jakobus und Johannes



bewegte, alles zu verlassen, war
nicht ein ethisches Ideal, sondern die
Faszination, den Messias entdeckt zu
haben.

Man könnte sagen, dass das religiöse
Leben im spießigen Christentum
etwas Langweiliges und
Vorhersehbares ist: fromme
Praktiken, Sakramente, die
Notwendigkeit zu kämpfen und die
Beichte als „Fleckenentferner“26.
Echte Religiosität hingegen ist immer
von Überraschungen begleitet, von
aufeinanderfolgenden Bekehrungen
und der Entdeckung neuer
Perspektiven, die in der Regel nicht
das Ergebnis außergewöhnlicher
Erfahrungen, sondern der
Beharrlichkeit in der Beziehung zu
Gott sind.27

Ein spießiges Christentum kann auch
zu einer Verzerrung des Evangeliums
führen, vor der Benedikt XVI. in Spe
Salvi warnt: zu denken, dass es nur



darauf ankommt, dass ich gerettet
werde.28 Gewiss, das Gericht Gottes
wird persönlich sein, und man kann
nicht von uns verlangen, dass wir die
Verantwortung für die
Entscheidungen übernehmen, die
jemand anderes aus freien Stücken
getroffen hat. Das christliche Leben
führt jedoch nicht zu einer
„egoistischen“ Vollkommenheit, die
uns auf uns selbst beschränkt,
sondern setzt das Zentrum des
Lebens außerhalb des eigenen Ich: in
der Hingabe, dem Dienst, dem
Verzicht, der Nachfolge. Der Mensch
wird nicht allein gerettet, in dem
Sinne, als wäre er unabhängig von
den anderen. Deshalb wird man uns
beim persönlichen Gericht fragen,
auf welche Weise wir dazu
beigetragen haben, die Welt zu Gott
zu führen, indem wir uns in das
Leben derer, die an unserer Seite
sind, eingebracht haben (vgl. Mt 25,
31-46). Wir müssen uns also fragen,
wie wir uns um das Wohl unserer



Nächsten kümmern: wie wir sie
begleiten, sie trösten, sie ermutigen.

In dem eingangs zitierten Brief
bekräftigt der heilige Josefmaria,
dass „ein Christ nicht
individualistisch sein kann, die
anderen nicht vernachlässigen darf,
nicht egoistisch und mit dem Rücken
zur Welt leben soll: Er ist wesentlich
sozial, ein verantwortliches Glied des
mystischen Leibes Christi. (...) Unsere
apostolische Arbeit wird zum
Frieden beitragen, zur
Zusammenarbeit der Menschen
untereinander, zur Gerechtigkeit, zur
Vermeidung von Kriegen, zur
Vermeidung von Isolation, zur
Vermeidung von nationalem
Egoismus und persönlichen
Egoismen: denn alle werden
erkennen, dass sie Teil der großen
Menschheitsfamilie sind, die von
Gottes Willen zur Vollkommenheit
geführt wird. Auf diese Weise
werden wir dazu beitragen, diese



Angst, diese Furcht vor einer Zukunft
des Brudermordes zu beseitigen und
den Frieden und die Harmonie in
den Seelen und in der Gesellschaft zu
bestätigen: Toleranz, Verständnis (...),
Liebe.“29

Auf denselben Seiten teilt der heilige
Josefmaria einen seiner großen
Wünsche mit: „Ich möchte, dass der
Katechismus der christlichen Lehre
für die Kinder klar lehrt, was die
festen Punkte sind, bei denen man
nicht nachgeben darf, wenn man auf
die eine oder andere Weise im
öffentlichen Leben handelt. Und
gleichzeitig bekräftigt er die Pflicht
zu handeln, seine Mitarbeit zu
leisten, um mit Treue und
persönlicher Freiheit dem
Gemeinwohl zu dienen.“30

Dies sind in der Tat die Kanäle, durch
die die Soziallehre der Kirche fließt,
die sich von einer Auffassung des
christlichen Lebens entfernt, die sich



auf die religiösen und familiären
Pflichten konzentriert, aber die
bürgerlichen Pflichten vergisst.31 Das
geistliche Leben ist nicht etwas
„Intimes“, und die Berufung zur
Verwirklichung des Reiches Gottes
kann nicht nur mit persönlichem
apostolischem Eifer identifiziert
werden. Es muss auch der Wunsch
vorhanden sein, die Welt durch die
eigene Arbeit zu verbessern, sei es
im öffentlichen Bereich oder zu
Hause. Und das setzt voraus, dass
man seinen Beruf als Dienst versteht,
das heißt als ein Mittel, um Gott und
den anderen zu dienen. „Wir
benötigen den Herrn, um unser Herz
zu erweitern, um uns ein Herz nach
Seinem Maß zu geben, damit alle
Nöte, Schmerzen und Leiden der
Männer und Frauen unserer Zeit,
besonders die der Schwächsten, in
diesem Herzen Platz finden
können.“32



Die Tatsache, dass sich manche
Gesetze und Lebensweisen von der
Botschaft des Evangeliums entfernt
haben, sollte uns dazu veranlassen,
darüber nachzudenken, was wir
Christen noch tun können. Und auch,
was wir hätten besser machen
können, warum wir es vielleicht
manchmal versäumt haben,
Sauerteig, Salz, Licht zu sein. Wenn
dies, wie der heilige Josefmaria sagt,
nicht auf Egoismus oder bösen
Willen zurückzuführen ist,33 sondern
auf einen Mangel an Bildung, dann
lohnt es sich zu fragen: Woran
könnte es bei der Weitergabe des
Glaubens fehlen? Dort, wo sich ein
spießiges Christentum ausgebreitet
hat, müssen wir den Sinn für die
Sendung wiedererwecken, um uns in
den Dienst des Reiches Gottes zu
stellen, das bereits unter uns ist.34



1 Hl. Josefmaria, Brief 3, Nr. 46.

2 Ebd.

3 Benedikt XVI., Spe salvi, Nr. 16.

4 Ebd., Nr. 16.

5 Ebd., Nr. 17.

6 Ebd., Nr. 13.

7 Franziskus, Evangelii gaudium, Nr.
183.

8 Hl. Josefmaria, Brief 8, Nr. 1.

9 Franziskus, Predigt, 16. Mai 2020.

10 Spe salvi, Nr. 35.

11 Ebd.

12 Ebd.

13 Hl. Josefmaria, Freunde Gottes, Nr.
210.

14 Vgl. Spe salvi, Nr. 24-25.



15 E. Burkhart – J. Lopez, Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des Heiligen
Josefmaria, Rialp, Madrid 2011, Bd. I,
S. 411-412.

16 Hl. Josefmaria, Weg, Nr. 301.

17 E. Burkhart – J. Lopez, Alltag und
Heiligkeit in der Lehre des Heiligen
Josefmaria, Rialp, Madrid 2011, Bd. I,
S. 412.

18 Hl. Josefmaria, Spur des Sämanns,
Nr. 302.

19 Vgl. Lumen gentium, Nr. 36.

20 Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr. 184.

21 Hl. Josefmaria, Gespräche, Nr. 55.

22 Vgl. Joh. Paul II., Laborem Exercens,
Nr. 5-6.

23 Hl. Josefmaria, Feuer der Schmiede,
Nr. 936.



24Sämann, Nr. 716.

25Schmiede, Nr. 900.

26 Vgl. Franziskus, Predigt,
21.03.2017.

27 Vgl. Schmiede, Anm. 570.

28 Spe salvi, Nr 13-14.

29 Hl. Josefmaria, Brief 3, Nr. 37-38.

30 Ebd., Nr. 45.

31 Ebd., Nr. 46.

32 F. Ocáriz, Im Lichte des
Evangeliums, S. 199-200.

33 Hl. Josefmaria, Brief 3, Nr. 46.

34 Vgl. Lk 17, 20.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

https://opusdei.org/de/article/verbuergerlichtes-christentum/


article/verbuergerlichtes-christentum/
(03.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/verbuergerlichtes-christentum/

	Nur kein spießiges Christentum

