
opusdei.org

Verantwortung für
das eigene Leben
übernehmen

“So bin ich eben” sagen wir
häufig, um die Gründe für
unsere spontanen Reaktionen
zu erklären, anstatt
einzugestehen, dass wir mit der
Zeit so geworden sind.

25.11.2015

„Ich bitte euch, Konstrukteure der
Welt zu sein und euch an die Arbeit
für eine bessere Welt zu machen.
Liebe junge Freunde, bitte schaut



euch das Leben nicht „vom Balkon
aus“ an! Begebt euch in die Welt!
Jesus ist nicht auf dem Balkon
geblieben. Er hat sich mitten hinein
gestürzt. Betrachtet das Leben nicht
„vom Balkon aus“. Taucht ein in das
Leben, wie Jesus es gemacht
hat.“[1]Angesichts dieser Worte von
Papst Franziskus an die Jugendlichen
tauchen sogleich Fragen auf, die der
Heilige Vater selbst formulierte: „Wo
sollen wir beginnen? Wen fragen
wir, um dieses zu beginnen? Bei dir
und bei mir! Jeder frage sich, wieder
im Stillen: Wenn ich bei mir
anfangen soll, wo fange ich an? Jeder
öffne sein Herz, damit Jesus ihm
sage, wo er anfangen soll.“[2] Wenn
man die Welt verändern will, muss
man zuerst Verantwortung für das
eigene Leben übernehmen.

Unsere Freiheit ist bedingt

Verantwortungsbewusstsein schließt
die Erkenntnis ein, dass die



familiären und sozialen
Bedingungen den eigenen Charakter
zwar beeinflussen, aber nicht absolut
bestimmen. Dasselbe gilt für unsere
elementaren Bedürfnisse, unsere
körperliche Konstitution wie auch
für unser genetisches Erbe. Diese
geben bestimmte Tendenzen vor, die
sich aber durch den von der
Vernunft geprägten Willen
beherrschen lassen.

Wir bilden unsere Persönlichkeit
durch frei gefasste Entscheidungen,
denn unsere Handlungen ändern
nicht nur unser Umfeld, sondern sie
haben auch Einfluss auf uns selbst.
Wenn dieser Prozess auch meist eher
unbewusst abläuft, so nehmen wir
doch durch wiederholte Handlungen
Gewohnheiten oder eine bestimmte
Einstellung gegenüber der
Wirklichkeit an. Deshalb sagen wir
häufig: „So bin ich eben”, um die
Gründe für unsere spontanen
Reaktionen zu erklären, anstatt – wie



es richtig wäre – zuzugeben: „So bin
ich geworden”.

Es gibt Lebensbedingungen, die wir
nur schwer beeinflussen können, wie
etwa das Beziehungsgeflecht in
unserer Familie, das soziale Umfeld,
in dem wir aufgewachsen sind, eine
Krankheit, die uns einschränkt, usw.
All dies lässt sich meist weder
ignorieren noch ändern. Was sich
aber verändern lässt, ist die Haltung,
mit der wir diesen Umständen
begegnen, vor allem, wenn uns
bewusst ist, dass der Vorhersehung
und Sorge Gottes nichts entgeht. Man
muss immer wieder betonen, dass sich
Jesus nicht an einige Privilegierte
wandte. Er kam vielmehr, um die alles
umfassende Liebe Gottes zu
offenbaren. Alle Menschen werden
von Gott geliebt, von allen erwartet Er
Liebe. [3] Selbst wenn wir stark
eingeschränkt sind, können wir in
allen Lebensumständen Gott und den
Nächsten mit Werken lieben, so



gering diese auch erscheinen mögen.
Wer kann wissen, welchen Wert ein
Lächeln inmitten großer Bedrängnis
hat, der Schmerz, den wir dem Herrn
vereint mit seinem Kreuz aufopfern,
die geduldige Annahme von
Widrigkeiten! Es gibt nichts, was eine
grenzenlose Liebe nicht überwindet.
Sie ist stärker als der Schmerz, die
Einsamkeit, die Verlassenheit, der
Verrat, die Verleumdung, stärker als
körperliches oder seelisches Leiden,
selbst als der Tod.

Das eigene Leben in die Hand
nehmen

Als freie Menschen haben wir die
Aufgabe, unsere guten Eigenschaften
– Stärken, Fähigkeiten und
Fertigkeiten – zu entdecken, dankbar
für sie zu sein und sie sinnvoll
einzusetzen. Vergessen wir aber
nicht, dass es Gottes Gnadengaben
sind, die unsere Persönlichkeit als
Christen am nachhaltigsten



bestimmen, sie im Innersten prägen.
Die größte von ihnen ist das kostbare
Geschenk der Gotteskindschaft, das
wir in der Taufe empfangen haben.
Durch sie sieht der Vater in uns das
Bild Jesu Christi, wenn auch
unvollkommen, da wir begrenzte
Geschöpfe sind. Sein Bild in uns tritt
immer deutlicher durch das
Sakrament der Firmung hervor,
durch die verwandelnde Macht der
Vergebung im Bußsakrament, und
besonders durch unsere Vereinigung
mit dem Leib und Blut Christi in der
Eucharistie.

Mit verschiedenen Gottesgaben
ausgestattet ist jeder Mensch – ob er
will oder nicht –für seine
Lebensgestaltung verantwortlich.
Der hl. Johannes Paul II. drückte es
so aus: „Jeder Mensch ist mit der
Aufgabe betraut, Baumeister des
eigenen Lebens zu sein: Er soll aus
seinem Leben gleichsam ein
Kunstwerk, ein Meisterstück



machen.“[4] Wir sind Herr unserer
Handlungen. Gott hat den Menschen
erschaffen und ihn der Macht der
eigenen Entscheidung überlassen[5].
Wir selbst haben mitten in Stürmen
und Bedrängnissen das Steuer
unseres Lebens in die Hand, wenn
wir nur wollen.

Wir sind frei! Diese Entdeckung kann
Unsicherheit nach sich ziehen: Was
mache ich aus meinem Leben? Aber
sie macht vor allem froh. Als er uns
schuf, ist Gott das Risiko und das
Abenteuer unserer Freiheit
eingegangen. Er wollte für uns ein
echtes Leben mit freien
Entscheidungen, keine Fiktion und
kein Spiel.[6] Bei diesem Abenteuer
sind wir nicht allein. An erster Stelle
können wir mit der Hilfe Gottes
selbst rechnen, der uns eine Sendung
anvertraut, und auch mit der Hilfe
von anderen Menschen,
Familienangehörigen, Freunden,
sogar von Leuten, mit denen wir



zufällig im Laufe unseres Lebens
zusammentreffen. Die
Eigenverantwortung schließt
nämlich nicht aus, dass wir in vielen
Aspekten abhängig sind, und wenn
wir bedenken, dass es sich dabei um
eine gegenseitige Abhängigkeit
handelt, dann könnte man sagen,
dass wir alle untereinander
verbunden sind. Freiheit bedeutet
also nicht Selbstgenügsamkeit. Ja, sie
wäre sinnlos und irgendwie leer,
wenn wir sie nicht für große Ziele
einsetzen würden. Es gibt keine
Freiheit ohne Hingabe, oder anders
ausgedrückt, Freiheit erfordert
immer auch Engagement.

Ein Weg, der vor uns liegt

Der hl. Josefmaria erinnerte häufig
an ein Plakat, das er nach dem Ende
des Spanischen Bürgerkriegs in
Burjasot (Valencia) gesehen hatte.
Und nicht selten zitierte er in seinen
Betrachtungen den dort zu lesenden



Satz: „Jeder Wanderer folge seinem
Weg“. Jeder Mensch hat eine eigene,
ganz persönliche Berufung mit
besonderen Akzentuierungen. Er
kann rechts oder links gehen, im
Zickzack, zu Fuß oder zu Pferd. Es
gibt zehntausend Arten, den
göttlichen Weg zu gehen.[7]Jeder
Mensch ist die Hauptperson in seiner
Geschichte der Heiligkeit und drückt
jeder Facette seiner Lebens- und
Persönlichkeitsgestaltung seinen
Stempel auf, wenn er sich nicht bloß
von den Ereignissen treiben lässt.

Frei – als Kinder, nicht als Sklaven –
folgen wir dem Weg, den der Herr
einem jedem von uns gezeigt hat. Wir
gehen ihn froh und gelassen und
genießen ihn als Geschenk Gottes.[8]
Diese Leichtigkeit, diese
Souveränität, geht Hand in Hand mit
der Verantwortung, mit dem
Bewusstein, Geschöpfe Gottes, ein
Traum Gottes zu sein, der in dem
Maße Wirklichkeit wird, als wir



seine bedingungslose Liebe erfahren,
die von uns eine Antwort erwartet.
Die göttliche Liebe bestätigt unsere
Freiheit und erhebt sie mit seiner
Gnade zu unverhofften Höhen.

Wir gehen den Weg nicht alleine

Es liegt in Gottes Plan, dass wir
Menschen das Leben miteinander
teilen sollen, ja, Gott rechnet mit der
Hilfe, die wir einander leisten. Das
stellen wir tagtäglich fest, denn wie
oft sind wir nicht in der Lage, das
Nötigste aus eigener Kraft zu
schaffen. Niemand kann völlig
autonom leben. Im Innersten spürt
jeder die Notwendigkeit, sich einem
anderen zu öffnen, das Leben zu
teilen, Liebe zu geben und zu
empfangen. „Keiner lebt allein. Keiner
sündigt allein. Keiner wird allein
gerettet. In mein Leben reicht
immerfort das Leben anderer hinein:
in dem, was ich denke, rede, tue,
wirke. Und umgekehrt reicht mein



Leben in dasjenige anderer hinein: im
Bösen wie im Guten.“[9]

Diese natürliche Offenheit auf die
anderen hin findet ihren höchsten
Ausdruck im Erlösungsplan des
Herrn. Wenn wir das
Glaubensbekenntnis beten,
bekennen wir, dass wir an die 
Gemeinschaft der Heiligen glauben,
die das Herzstück der Kirche ist.
Daher gilt es auch im geistlichen
Leben zu lernen, mit der Hilfe der
anderen zu rechnen, die auf die eine
oder andere Weise an unserer
Beziehung zu Gott teilhaben. So
haben wir unseren Glauben durch
unsere Eltern und Lehrer kennen
gelernt und angenommen; die
Sakramente empfangen wir durch
einen Diener der Kirche; wir holen
uns Rat für unser inneres Leben bei
einem Bruder oder einer Schwester
im Glauben, der oder die auch für
uns betet, usw.



Das Bewusstsein, unser christliches
Leben nicht alleine zu führen, macht
uns froh, erspart uns aber nicht den
persönlichen Einsatz, um die
Heiligkeit zu erreichen. Auch wenn
wir uns oftmals beraten lassen,
spielen wir selbst doch die
entscheidende Rolle. Der hl.
Josefmaria sagte in Bezug auf das
geistliche Leben: Der Rat entbindet
nicht von der eigenen Verantwortung.
Und er brachte es so auf den Punkt: 
Die geistliche Leitung muss Menschen
mit eigenem Urteilsvermögen
ausbilden.[10] Deshalb möchten wir
nicht, dass uns Entscheidungen
vorgegeben werden, die wir selbst
treffen müssen, noch wollen wir
Aufgaben, die wir übernommen
haben, vernachlässigen.

Wir nehmen dankbar die
unverzichtbare Hilfe der anderen an,
sollten uns aber bewusst sein, dass
im inneren Leben Gott selbst durch
sie wirkt, um uns sein Licht und



seine Kraft zu schenken. Dann gehen
wir immer sicher auf unserem Weg
zur Heiligkeit voran, auch wenn aus
irgendeinem Grund die Menschen
nicht mehr da sind, die in unserem
christlichen Leben eine wichtige
Rolle gespielt haben. Wir verfügen
daher aber auch über eine große
innere Freiheit gegenüber den
Menschen, die Gott jeweils an unsere
Seite stellt und denen wir voller
Dankbarkeit für ihre Hilfe mit dem
Herzen Christi zugetan sind.

Die Freiheit, bedingungslos zu
lieben

Als Christen wissen wir, dass das
Vollmaß persönlicher Erfüllung die
Frucht der freien und vollkommenen
Verfügbarkeit für die Wünsche eines
Gottes ist, der uns aus Liebe
erschaffen, erlöst und geheiligt hat.
Die von ihm empfangenen Gaben
führen zum höchsten Ziel, wenn wir
uns seiner Gnade öffnen, wie es die



Erfahrung vieler Heiliger zeigt. Sie
ließen Gott in ihr Leben ein und
stellten sich voller Liebe in seinen
Dienst, wie Maria, die bei der
Verkündigung die entschiedene
Antwort: fiat!gab – Mir geschehe nach
deinem Wort! – als die Frucht der
höchsten Freiheit, der Freiheit, sich
für Gott zu entscheiden[11].

Wenn sich ein Mensch für Gott
entscheidet, setzt er seine Träume
und Energien für das Wertvollste ein.
Er erkennt den letzten Sinn seiner
Freiheit, die nicht nur darin besteht,
dies oder jenes wählen zu können,
sondern das Leben für etwas Großes
hinzugeben, an das er sich definitiv
bindet. Die eigenen Fähigkeiten
dafür einzusetzen, Christus zu
folgen, auch wenn dies manchmal
bedeutet, andere Möglichkeiten
beiseite zu lassen, bringt das Glück,
das Hundertfache für eins[12] auf
Erden und das ewige Leben[13]. Es
zeugt zudem von einem hohen Grad



innerer Reife, denn nur ein Mensch
mit Persönlichkeit und klaren
Überzeugungen ist fähig, sich so zu
binden: In Freiheit, ohne Zwang,
entscheide ich mich für Gott, weil ich
es so will[14].

Dem Herrn Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft
überlassen

Ein Mensch, der sich ganz Gott
überlässt, hat einen tiefen inneren
Frieden, der stärker ist als jedwede
Bedrängnis. Ich weiß, wem ich
geglaubt habe[15] – diese Worte
drücken das Vertrauen aus, das den
hl. Paulus beseelte mitten in den
Schwierigkeiten, seiner Berufung
zum Völkerapostel treu zu sein. Wer
Gott zum Fundament des Lebens
wählt, der hat eine unerschütterliche
Sicherheit, die ihm auch ermöglicht,
uneingeschränkt für die anderen da
zu sein, sei es im apostolischen
Zölibat oder in der Ehe, oder auf



anderen Wegen des christlichen
Lebens. Seine Hingabe schließt
Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft ein. Der hl. Josefmaria
betete so: Herr, mein Gott, in Deine
Hände lege ich das Vergangene, das
Gegenwärtige und das Zukünftige, das
Kleine und das Große, das Wenige und
das Viele, das Zeitliche und das
Ewige[16].

Niemand kann Vergangenes
ungeschehen machen, aber der Herr
kennt die Geschichte eines jeden,
vergibt im Sakrament der Buße die
begangenen Sünden und integriert
diese Ereignisse harmonisch in das
Leben seiner Kinder. Alles gereicht
zum Guten[17], sogar die Fehler, die
wir begangen haben, wenn wir nur
zur göttlichen Barmherzigkeit unsere
Zuflucht nehmen und mit der Gnade
Gottes versuchen, uns in der
Gegenwart mehr auf ihn einzulassen.
So sind wir auch in der Lage,
vertrauensvoll in die Zukunft zu



blicken, denn wir wissen, dass wir in
den Händen eines Vaters sind, der
uns liebt. Wer in den Händen Gottes
lebt, fällt und erhebt sich immer
wieder in diesen seinen Händen.

Wenn wir uns für Gott entscheiden,
nehmen wir seine Einladung an,
unsere Biographie mit ihm
zusammen zu schreiben. Dann sehen
wir voller Demut in der Freiheit ein
Geschenk, das wir gemeinsam mit
vielen anderen für die Sendung
einsetzen, die der Herr uns
anvertraut. Und wir stellen mit
Freude fest, dass seine Pläne weit
über das hinausgehen, was wir uns
vorgestellt haben – wie der hl.
Josefmaria einmal einem Jungen
sagte: Lass dich von der Gnade
führen! Lass dein Herz hoch
aufsteigen! (…) Schreib deinen eigenen
Roman, eine Geschichte voller Opfer
und heroischer Taten. Mit Gottes
Gnade wird die Wirklichkeit sie noch
weit übertreffen[18].



J.R. García-Morato

[1] Papst Franziskus, Ansprache
27.7.2013.

[2] Ebd.

[3] Hl. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr.110.

[4] Hl. Johannes. Paul II, Brief an die
Künstler, 4-IV-1999, Nr. 2.

[5] Vgl. Sir 15,14.

[6] "Die Schätze des Glaubens".
Artikel veröffentlicht in ABC, 2-
XI-1969.

[7]Brief 2.2.1945, Nr. 19.

[8]Freunde Gottes, Nr. 55

[9] Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
30.11.2007, Nr. 48.



[10]Gespräche, Nr. 93.

[11]Freunde Gottes, Nr. 25.

[12]Mt 19, 29.

[13] Ebd.

[14]Freunde Gottes, Nr. 35.

[15] 2 Tim 1, 12

[16]Der Kreuzweg, 7. Station, Nr. 3.

[17] vgl. Röm 8, 28.

 [18]Hl. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 29.6.1974
(AGP, Bibliothek, P04, S. 45).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/verantwortung-fur-das-eigene-

leben-ubernehmen/ (15.12.2025)

https://opusdei.org/de/article/verantwortung-fur-das-eigene-leben-ubernehmen/
https://opusdei.org/de/article/verantwortung-fur-das-eigene-leben-ubernehmen/
https://opusdei.org/de/article/verantwortung-fur-das-eigene-leben-ubernehmen/

	Verantwortung für das eigene Leben übernehmen

