opusdei.org

Verantwortung fur
das eigene Leben
ubernehmen

“So bin ich eben” sagen wir
haufig, um die Grunde fur
unsere spontanen Reaktionen
zu erklaren, anstatt
einzugestehen, dass wir mit der
Zeit so geworden sind.

25.11.2015

,Ich bitte euch, Konstrukteure der
Welt zu sein und euch an die Arbeit
fir eine bessere Welt zu machen.
Liebe junge Freunde, bitte schaut



euch das Leben nicht ,,vom Balkon
aus“ an! Begebt euch in die Welt!
Jesus ist nicht auf dem Balkon
geblieben. Er hat sich mitten hinein
gesturzt. Betrachtet das Leben nicht
,vom Balkon aus“. Taucht ein in das
Leben, wie Jesus es gemacht
hat.“[1]Angesichts dieser Worte von
Papst Franziskus an die Jugendlichen
tauchen sogleich Fragen auf, die der
Heilige Vater selbst formulierte: ,,Wo
sollen wir beginnen? Wen fragen
wir, um dieses zu beginnen? Bei dir
und bei mir! Jeder frage sich, wieder
im Stillen: Wenn ich bei mir
anfangen soll, wo fange ich an? Jeder
Offne sein Herz, damit Jesus ihm
sage, wo er anfangen soll.“[2] Wenn
man die Welt verandern will, muss
man zuerst Verantwortung fiir das
eigene Leben tibernehmen.

Unsere Freiheit ist bedingt

Verantwortungsbewusstsein schliefst
die Erkenntnis ein, dass die



familidren und sozialen
Bedingungen den eigenen Charakter
zwar beeinflussen, aber nicht absolut
bestimmen. Dasselbe gilt fir unsere
elementaren Bedirfnisse, unsere
korperliche Konstitution wie auch
fir unser genetisches Erbe. Diese
geben bestimmte Tendenzen vor, die
sich aber durch den von der
Vernunft gepragten Willen
beherrschen lassen.

Wir bilden unsere Personlichkeit
durch frei gefasste Entscheidungen,
denn unsere Handlungen dndern
nicht nur unser Umfeld, sondern sie
haben auch Einfluss auf uns selbst.
Wenn dieser Prozess auch meist eher
unbewusst ablauft, so nehmen wir
doch durch wiederholte Handlungen
Gewohnheiten oder eine bestimmte
Einstellung gegeniiber der
Wirklichkeit an. Deshalb sagen wir
héaufig: ,,So bin ich eben”, um die
Grinde fir unsere spontanen
Reaktionen zu erkliren, anstatt — wie



es richtig ware — zuzugeben: ,,So bin
ich geworden”.

Es gibt Lebensbedingungen, die wir
nur schwer beeinflussen konnen, wie
etwa das Beziehungsgeflecht in
unserer Familie, das soziale Umfeld,
in dem wir aufgewachsen sind, eine
Krankheit, die uns einschrankt, usw.
All dies lasst sich meist weder
ignorieren noch dndern. Was sich
aber verandern lasst, ist die Haltung,
mit der wir diesen Umstanden
begegnen, vor allem, wenn uns
bewusst ist, dass der Vorhersehung
und Sorge Gottes nichts entgeht. Man
muss immer wieder betonen, dass sich
Jesus nicht an einige Privilegierte
wandte. Er kam vielmehr, um die alles
umfassende Liebe Gottes zu
offenbaren. Alle Menschen werden
von Gott geliebt, von allen erwartet Er
Liebe. [3] Selbst wenn wir stark
eingeschrankt sind, kdnnen wir in
allen Lebensumstanden Gott und den
Néachsten mit Werken lieben, so



gering diese auch erscheinen mogen.
Wer kann wissen, welchen Wert ein
Lacheln inmitten grofder Bedrangnis
hat, der Schmerz, den wir dem Herrn
vereint mit seinem Kreuz aufopfern,
die geduldige Annahme von
Widrigkeiten! Es gibt nichts, was eine
grenzenlose Liebe nicht iberwindet.
Sie ist starker als der Schmerz, die
Einsamkeit, die Verlassenheit, der
Verrat, die Verleumdung, starker als
korperliches oder seelisches Leiden,
selbst als der Tod.

Das eigene Leben in die Hand
nehmen

Als freie Menschen haben wir die
Aufgabe, unsere guten Eigenschaften
— Starken, Fahigkeiten und
Fertigkeiten — zu entdecken, dankbar
fir sie zu sein und sie sinnvoll
einzusetzen. Vergessen wir aber
nicht, dass es Gottes Gnadengaben
sind, die unsere Personlichkeit als
Christen am nachhaltigsten



bestimmen, sie im Innersten pragen.
Die grofdte von ihnen ist das kostbare
Geschenk der Gotteskindschaft, das
wir in der Taufe empfangen haben.
Durch sie sieht der Vater in uns das
Bild Jesu Christi, wenn auch
unvollkommen, da wir begrenzte
Geschopfe sind. Sein Bild in uns tritt
immer deutlicher durch das
Sakrament der Firmung hervor,
durch die verwandelnde Macht der
Vergebung im Bufdsakrament, und
besonders durch unsere Vereinigung
mit dem Leib und Blut Christi in der
Eucharistie.

Mit verschiedenen Gottesgaben
ausgestattet ist jeder Mensch — ob er
will oder nicht —flr seine
Lebensgestaltung verantwortlich.
Der hl. Johannes Paul II. druckte es
so aus: ,Jeder Mensch ist mit der
Aufgabe betraut, Baumeister des
eigenen Lebens zu sein: Er soll aus
seinem Leben gleichsam ein
Kunstwerk, ein Meisterstuick



machen.“[4] Wir sind Herr unserer
Handlungen. Gott hat den Menschen
erschaffen und ihn der Macht der
eigenen Entscheidung iiberlassen|5].
Wir selbst haben mitten in Stirmen
und Bedrangnissen das Steuer
unseres Lebens in die Hand, wenn
wir nur wollen.

Wir sind frei! Diese Entdeckung kann
Unsicherheit nach sich ziehen: Was
mache ich aus meinem Leben? Aber
sie macht vor allem froh. Als er uns
schuf, ist Gott das Risiko und das
Abenteuer unserer Freiheit
eingegangen. Er wollte fiir uns ein
echtes Leben mit freien
Entscheidungen, keine Fiktion und
kein Spiel.[6] Bei diesem Abenteuer
sind wir nicht allein. An erster Stelle
konnen wir mit der Hilfe Gottes
selbst rechnen, der uns eine Sendung
anvertraut, und auch mit der Hilfe
von anderen Menschen,
Familienangehorigen, Freunden,
sogar von Leuten, mit denen wir



zufallig im Laufe unseres Lebens
zusammentreffen. Die
Eigenverantwortung schliefst
namlich nicht aus, dass wir in vielen
Aspekten abhdngig sind, und wenn
wir bedenken, dass es sich dabei um
eine gegenseitige Abhédngigkeit
handelt, dann kdnnte man sagen,
dass wir alle untereinander
verbunden sind. Freiheit bedeutet
also nicht Selbstgentigsamkeit. Ja, sie
ware sinnlos und irgendwie leer,
wenn wir sie nicht fir grofle Ziele
einsetzen wurden. Es gibt keine
Freiheit ohne Hingabe, oder anders
ausgedruckt, Freiheit erfordert
immer auch Engagement.

Ein Weg, der vor uns liegt

Der hl. Josefmaria erinnerte haufig
an ein Plakat, das er nach dem Ende
des Spanischen Biirgerkriegs in
Burjasot (Valencia) gesehen hatte.
Und nicht selten zitierte er in seinen
Betrachtungen den dort zu lesenden



Satz: ,Jeder Wanderer folge seinem
Weg“. Jeder Mensch hat eine eigene,
ganz personliche Berufung mit
besonderen Akzentuierungen. Er
kann rechts oder links gehen, im
Zickzack, zu Fufs oder zu Pferd. Es
gibt zehntausend Arten, den
gottlichen Weg zu gehen.[7]]eder
Mensch ist die Hauptperson in seiner
Geschichte der Heiligkeit und druckt
jeder Facette seiner Lebens- und
Personlichkeitsgestaltung seinen
Stempel auf, wenn er sich nicht blof3
von den Ereignissen treiben lasst.

Frei — als Kinder, nicht als Sklaven —
folgen wir dem Weg, den der Herr
einem jedem von uns gezeigt hat. Wir
gehen ihn froh und gelassen und
geniefsen ihn als Geschenk Gottes.[8]
Diese Leichtigkeit, diese
Souveranitat, geht Hand in Hand mit
der Verantwortung, mit dem
Bewusstein, Geschopfe Gottes, ein
Traum Gottes zu sein, der in dem
Malise Wirklichkeit wird, als wir



seine bedingungslose Liebe erfahren,
die von uns eine Antwort erwartet.
Die gottliche Liebe bestatigt unsere
Freiheit und erhebt sie mit seiner
Gnade zu unverhofften Hohen.

Wir gehen den Weg nicht alleine

Es liegt in Gottes Plan, dass wir
Menschen das Leben miteinander
teilen sollen, ja, Gott rechnet mit der
Hilfe, die wir einander leisten. Das
stellen wir tagtaglich fest, denn wie
oft sind wir nicht in der Lage, das
Notigste aus eigener Kraft zu
schaffen. Niemand kann vollig
autonom leben. Im Innersten spurt
jeder die Notwendigkeit, sich einem
anderen zu offnen, das Leben zu
teilen, Liebe zu geben und zu
empfangen. ,Keiner lebt allein. Keiner
stindigt allein. Keiner wird allein
gerettet. In mein Leben reicht
immerfort das Leben anderer hinein:
in dem, was ich denke, rede, tue,
wirke. Und umgekehrt reicht mein



Leben in dasjenige anderer hinein: im
Bésen wie im Guten.“[9]

Diese nattuirliche Offenheit auf die
anderen hin findet ihren hochsten
Ausdruck im Erlosungsplan des
Herrn. Wenn wir das
Glaubensbekenntnis beten,
bekennen wir, dass wir an die
Gemeinschaft der Heiligen glauben,
die das Herzstuick der Kirche ist.
Daher gilt es auch im geistlichen
Leben zu lernen, mit der Hilfe der
anderen zu rechnen, die auf die eine
oder andere Weise an unserer
Beziehung zu Gott teilhaben. So
haben wir unseren Glauben durch
unsere Eltern und Lehrer kennen
gelernt und angenommen; die
Sakramente empfangen wir durch
einen Diener der Kirche; wir holen
uns Rat fiir unser inneres Leben bei
einem Bruder oder einer Schwester
im Glauben, der oder die auch fir
uns betet, usw.



Das Bewusstsein, unser christliches
Leben nicht alleine zu fihren, macht
uns froh, erspart uns aber nicht den
personlichen Einsatz, um die
Heiligkeit zu erreichen. Auch wenn
wir uns oftmals beraten lassen,
spielen wir selbst doch die
entscheidende Rolle. Der hl.
Josefmaria sagte in Bezug auf das
geistliche Leben: Der Rat entbindet
nicht von der eigenen Verantwortung.
Und er brachte es so auf den Punkt:
Die geistliche Leitung muss Menschen
mit eigenem Urteilsvermogen
ausbilden.[10] Deshalb mochten wir
nicht, dass uns Entscheidungen
vorgegeben werden, die wir selbst
treffen miussen, noch wollen wir
Aufgaben, die wir iibernommen
haben, vernachléssigen.

Wir nehmen dankbar die
unverzichtbare Hilfe der anderen an,
sollten uns aber bewusst sein, dass
im inneren Leben Gott selbst durch
sie wirkt, um uns sein Licht und



seine Kraft zu schenken. Dann gehen
wir immer sicher auf unserem Weg
zur Heiligkeit voran, auch wenn aus
irgendeinem Grund die Menschen
nicht mehr da sind, die in unserem
christlichen Leben eine wichtige
Rolle gespielt haben. Wir verfiigen
daher aber auch uber eine grofie
innere Freiheit gegentiber den
Menschen, die Gott jeweils an unsere
Seite stellt und denen wir voller
Dankbarkeit fiir ihre Hilfe mit dem
Herzen Christi zugetan sind.

Die Freiheit, bedingungslos zu
lieben

Als Christen wissen wir, dass das
Vollmaf personlicher Erfullung die
Frucht der freien und vollkommenen
Verfigbarkeit fir die Wiinsche eines
Gottes ist, der uns aus Liebe
erschaffen, erlost und geheiligt hat.
Die von ihm empfangenen Gaben
fihren zum hochsten Ziel, wenn wir
uns seiner Gnade 6ffnen, wie es die



Erfahrung vieler Heiliger zeigt. Sie
liefSen Gott in ihr Leben ein und
stellten sich voller Liebe in seinen
Dienst, wie Maria, die bei der
Verkiindigung die entschiedene
Antwort: fiat!lgab — Mir geschehe nach
deinem Wort! — als die Frucht der
hochsten Freiheit, der Freiheit, sich
fiir Gott zu entscheiden[11].

Wenn sich ein Mensch fiir Gott
entscheidet, setzt er seine Traume
und Energien fiir das Wertvollste ein.
Er erkennt den letzten Sinn seiner
Freiheit, die nicht nur darin besteht,
dies oder jenes wahlen zu konnen,
sondern das Leben fiir etwas Grofses
hinzugeben, an das er sich definitiv
bindet. Die eigenen Fahigkeiten
dafiir einzusetzen, Christus zu
folgen, auch wenn dies manchmal
bedeutet, andere Moglichkeiten
beiseite zu lassen, bringt das Gluck,
das Hundertfache fir eins[12] auf
Erden und das ewige Leben[13]. Es
zeugt zudem von einem hohen Grad



innerer Reife, denn nur ein Mensch
mit Personlichkeit und klaren
Uberzeugungen ist fihig, sich so zu
binden: In Freiheit, ohne Zwang,
entscheide ich mich fiir Gott, weil ich
es so will[14].

Dem Herrn Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft
uiberlassen

Ein Mensch, der sich ganz Gott
uberlasst, hat einen tiefen inneren
Frieden, der starker ist als jedwede
Bedrangnis. Ich weif$, wem ich
geglaubt habe[15] — diese Worte
dricken das Vertrauen aus, das den
hl. Paulus beseelte mitten in den
Schwierigkeiten, seiner Berufung
zum Volkerapostel treu zu sein. Wer
Gott zum Fundament des Lebens
wahlt, der hat eine unerschitterliche
Sicherheit, die ihm auch ermaglicht,
uneingeschrankt fiir die anderen da
zZu sein, sei es im apostolischen
Zolibat oder in der Ehe, oder auf



anderen Wegen des christlichen
Lebens. Seine Hingabe schliefst
Gegenwart, Vergangenheit und
Zukunft ein. Der hl. Josefmaria
betete so: Herr, mein Gott, in Deine
Hdnde lege ich das Vergangene, das
Gegenwidrtige und das Zuklinftige, das
Kleine und das GrofsSe, das Wenige und
das Viele, das Zeitliche und das
Ewige[16].

Niemand kann Vergangenes
ungeschehen machen, aber der Herr
kennt die Geschichte eines jeden,
vergibt im Sakrament der Bufe die
begangenen Stinden und integriert
diese Ereignisse harmonisch in das
Leben seiner Kinder. Alles gereicht
zum Guten[17], sogar die Fehler, die
wir begangen haben, wenn wir nur
zur gottlichen Barmherzigkeit unsere
Zuflucht nehmen und mit der Gnade
Gottes versuchen, uns in der
Gegenwart mehr auf ihn einzulassen.
So sind wir auch in der Lage,
vertrauensvoll in die Zukunft zu



blicken, denn wir wissen, dass wir in
den Hinden eines Vaters sind, der
uns liebt. Wer in den Handen Gottes
lebt, fallt und erhebt sich immer
wieder in diesen seinen Handen.

Wenn wir uns fir Gott entscheiden,
nehmen wir seine Einladung an,
unsere Biographie mit ihm
zusammen zu schreiben. Dann sehen
wir voller Demut in der Freiheit ein
Geschenk, das wir gemeinsam mit
vielen anderen fir die Sendung
einsetzen, die der Herr uns
anvertraut. Und wir stellen mit
Freude fest, dass seine Plane weit
uber das hinausgehen, was wir uns
vorgestellt haben — wie der hl.
Josefmaria einmal einem Jungen
sagte: Lass dich von der Gnade
fiihren! Lass dein Herz hoch
aufsteigen! (...) Schreib deinen eigenen
Roman, eine Geschichte voller Opfer
und heroischer Taten. Mit Gottes
Gnade wird die Wirklichkeit sie noch
weit tibertreffen[18].



J.R. Garcia-Morato

[1] Papst Franziskus, Ansprache
27.7.2013.

[2] Ebd.

[3] H1. Josefmaria, Christus begegnen,
Nr.110.

[4] HI. Johannes. Paul II, Brief an die
Kiinstler, 4-1V-1999, Nr. 2.

[5] Vgl. Sir 15,14.

[6] "Die Schatze des Glaubens".
Artikel veroffentlicht in ABC, 2-
XI1-1969.

[7]Brief 2.2.1945, Nr. 19.
[8]Freunde Gottes, Nr. 55

[9] Benedikt XVI., Enz. Spe salvi,
30.11.2007, Nr. 48.



[10]Gesprdche, Nr. 93.

[11]Freunde Gottes, Nr. 25.

[12]1Mt 19, 29.

[13] Ebd.

[14]Freunde Gottes, Nr. 35.

[15]2 Tim 1, 12

[16]Der Kreuzweg, 7. Station, Nr. 3.
[17] vgl. Rom 8, 28.

[18]HI. Josefmaria, Aufzeichnungen
aus einem Beisammensein, 29.6.1974
(AGP, Bibliothek, P04, S. 45).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/
article/verantwortung-fur-das-eigene-
leben-ubernehmen/ (26.01.2026)


https://opusdei.org/de/article/verantwortung-fur-das-eigene-leben-ubernehmen/
https://opusdei.org/de/article/verantwortung-fur-das-eigene-leben-ubernehmen/
https://opusdei.org/de/article/verantwortung-fur-das-eigene-leben-ubernehmen/

	Verantwortung für das eigene Leben übernehmen

