
opusdei.org

Unterwegs zur
Hundertjahrfeier
(5): Die Arbeit im
Blick auf die
Erlösung

Die verwandelnde und
erlösende Kraft der geheiligten
menschlichen Arbeit steht im
Zentrum der Lehre des heiligen
Josefmaria.

15.08.2025

Erschaffen nach dem Bild und
Gleichnis Gottes, ist der Mensch dazu



aufgerufen, in Freiheit an Gottes
Schöpfungsplan mitzuwirken. Diese
Freiheit wurde allerdings am Anfang
auf die Probe gestellt – und erlag
dem Hochmut und Egoismus. Seither
versagt sie im Verlauf der Geschichte
immer wieder. Was die Sünde
entzweit, entwürdigt und verwundet
– muss jedoch versöhnt, erhoben und
geheilt werden. Das Mysterium der
Menschwerdung des Wortes, das
dem Schöpfungsplan Gottes von
Anfang an zugrunde liegt, kommt
uns in der Heilsgeschichte als Gabe
der Barmherzigkeit und als
Geheimnis des Todes und der
Auferstehung entgegen.

Die menschliche Arbeit hat Anteil an
den zwei Aspekten des einen
göttlichen Heilsplans. Im
vorausgehenden Artikel wurde der
erste behandelt: dass der Mensch
durch die Arbeit am göttlichen Plan
mitwirkt, die Schöpfung ihrer
Vollendung zuzuführen. Die traurige



Erfahrung der Sünde und Wunden,
die der Menschheit zugefügt wurden,
lässt uns nun den zweiten Aspekt
betrachten: wie die Arbeit sich in den
Heilsplan einfügen kann.

Die Arbeit in Christus ist erlöste
und erlösende Arbeit

Indem der Sohn Gottes Mensch
wurde, hat er alles erlöst, was er auf
sich nahm (vgl. Leo I., Tomus ad
Flavianum, DH 293). Er wollte mit
uns die Erfahrung der Arbeit und des
Alltagslebens teilen, damit der
Mensch sich nicht nur an Gottes
schöpferischem Tun, sondern auch
am Erlösungswerk beteiligen kann.
Weil Schöpfung und Erlösung ein
einziges göttliches Projekt bilden,
sind Frauen und Männer mit ihrer
durch Christus erlösten Freiheit
gerufen, die Schöpfung der Fülle
entgegenzuführen – zu der auch
gehört, dass das Gespaltene versöhnt,



das Zerstreute gesammelt und das
Verletzte geheilt wird.

Die Folgen der Sünde für die
menschliche Arbeit beschränken sich
ja nicht auf Schweiß und Mühsal
(vgl. Gen 3,17-19); die Sünde ist
ebenso in der Lage, den Sinn der
Arbeit zu entstellen, indem sie diese
zu einem Werkzeug des Egoismus,
der Ausbeutung und der Gewalt
macht. Da jedoch Jesus Christus die
Arbeit angenommen und erlöst hat,
können wir auch hier, wie die Kirche
es in der Osternacht tut, von einer 
felix culpa, einer glücklichen Schuld,
sprechen: Die menschliche Arbeit
darf teilnehmen am Erlösungswerk –
und erhält dadurch eine noch
größere Würde und Bedeutung.

Die Konstitution Gaudium et spes des
Zweiten Vatikanischen Konzils
kommentiert realistisch, dass alles
menschliche Wirken ständig vom
Hochmut und der ungeordneten



Eigenliebe bedroht ist und durch das
Kreuz und die Auferstehung Jesu
Christi gereinigt und geheilt werden
muss (vgl. Nr. 37). Im unmittelbaren
Anschluss daran erläutert das
Dokument, wie das menschliche
Wirken im Ostergeheimnis erhoben
und vervollkommnet wird. Am
Beispiel Jesu begreifen wir, dass die
Liebe, die die Menschen zur
persönlichen Heiligkeit führt, auch
das Grundgesetz für die
Verwandlung der Welt ist (vgl. Nr.
38). Die erlöste Arbeit ist als Arbeit in
Christus vom Dienst und von der
Liebe durchdrungen und somit
imstande, die Welt gereinigt und
geheilt zu Gott zu führen. Das Konzil
unterstreicht darüber hinaus den
Wert der mit Liebe verrichteten
kleinen Dinge. Das Gesetz der Liebe,
das die Brüderlichkeit aufbaut und
die menschlichen Beziehungen
verwandelt, „ist nicht nur in großen
Dingen anzustreben, sondern auch



und besonders in den gewöhnlichen
Lebensverhältnissen“ (vgl. ebd.).

Hl. Josefmaria: Die Arbeit als Werk
Gottes

Die Verkündigung des heiligen
Josefmaria über die Arbeit, mit der
er schon vor dem Konzil begonnen
hatte, nimmt dieselbe Perspektive
ein. Es ist die Liebe Jesu Christi und
die Gnade seines österlichen
Geheimnisses, die der Arbeit
erlösenden Wert verleihen, indem sie
aus ihr ein Werk Gottes machen. Die
Liebe ist es, die erlöst und dem, was
klein scheint, Größe verleiht: Die
menschliche Arbeit, „mag sie auch
noch so niedrig und unbedeutend
erscheinen, trägt dazu bei, die
zeitlichen Gegebenheiten in
christlicher Weise zu gestalten, das
heißt, ihre übernatürliche Dimension
zu offenbaren. Die Arbeit wird so
aufgenommen und einverleibt in das
wunderbare Werk der Schöpfung



und der Erlösung; sie wird zur Ebene
der Gnade emporgehoben, wird
geheiligt und verwandelt sich in
Werk Gottes, in operatio Dei, in opus
Dei“ (Gespräche, Nr. 10).

Ausdrücklich bezeichnet der
Gründer des Werkes die Arbeit auch
einmal als erlöstes und erlösendes
Tun: „Die berufliche Arbeit – auch
die Arbeit im Haushalt ist ein Beruf
ersten Ranges – gibt Zeugnis von der
Würde des Menschen als Geschöpf
Gottes. Sie ist Mittel zur Entfaltung
der eigenen Persönlichkeit, Band, das
uns mit den Mitmenschen verbindet,
Grundlage unserer materiellen
Existenz; ein Beitrag zur Besserung
der Verhältnisse in unserer
Gesellschaft und zum Fortschritt der
Völker … Diese Perspektive erweitert
und vertieft sich für einen Christen,
denn Christus nahm die Arbeit auf
sich und machte sie zu einer erlösten
und erlösenden Realität. So ist die
Arbeit für uns Mittel und Weg zur



Heiligkeit – ein konkretes Tun, das
wir heiligen und das uns heiligt“ (Im
Feuer der Schmiede, Nr. 702).

Durch die Teilnahme an der
Erlösung erhält die Arbeit ihren
vollen Sinn

Wenn der heilige Josefmaria über die
Sendung des Opus Dei und die
Implikationen dieses
Berufungsweges in der Kirche
sprach, stellte er die Arbeit als ein
göttliches Werk vor: als eine
Tätigkeit, die nicht auf die Ebene der
Natur beschränkt bleibt, sondern die
Gnade einbezieht. Die Berufung zum
Opus Dei zielt so darauf ab, die
irdischen Tätigkeiten zu
vergöttlichen und die göttlichen
Wege der Erde zu erschließen – wie
der König Midas geringwertiges und
wenig edles Material in Gold
verwandelte (vgl. Freunde Gottes, Nr.
308).



Ganz offensichtlich ist es nicht der
Mensch, der das Menschliche
vergöttlicht. Gott selbst ist es, der
unserem Tun erlösenden Wert gibt.
Daher die Notwendigkeit, in Christus
zu arbeiten, als Kinder Gottes, die an
der Sendung des fleischgewordenen
Wortes in der Geschichte teilhaben.
So sagt der heilige Josefmaria zu
seinen geistlichen Söhnen und
Töchtern: „Wenn ihr arbeitet,
vollzieht ihr keine bloß menschliche
Tätigkeit, denn der Geist des Werkes
führt euch dazu, sie in ein göttliches
Werk zu verwandeln. Mit Gottes
Gnade verleiht ihr eurer beruflichen
Arbeit inmitten der Welt ihren
tiefsten und vollen Sinn, wenn ihr sie
auf die Rettung der Seelen ausrichtet,
wenn ihr sie auf die Erlösersendung
Christi hinordnet“ (Brief 14, Nr. 20).

Heiligung unseres Tuns an dem
Ort, an den Gott uns gestellt hat



Ein bedeutender Teil des
Gründungslichtes, das dem heiligen
Josefmaria zuteilgeworden ist und er
an jene weitergab, die ihm folgten,
bestand in folgender Überzeugung:
dass eine große Zahl von Männern
und Frauen kraft der Taufe dazu
berufen sind, sich zu heiligen, ohne
ihren Platz und ihre gewohnte
Umgebung zu verlassen. Ihre
Sendung besteht darin, die
gewöhnlichen Tätigkeiten zur
Ordnung der Gnade zu erheben.

Der Gründer des Werkes predigte
einmal: „Der Herr hat uns nicht
erschaffen, damit wir hier eine
bleibende Stätte errichten (vgl. Hebr
13,14), denn diese Welt ist der Weg
zur künftigen, die eine Wohnung ohne
Leiden sein wird (Jorge Manrique,
Coplas, V). Trotzdem dürfen wir als
Kinder Gottes den irdischen
Tätigkeiten nicht den Rücken kehren,
denn Gott selbst stellt uns in sie
hinein, damit wir sie heiligen und sie



mit unserem Glauben durchdringen
– dem einzigen, der wahren Frieden
und echte Freude in die Seelen und
in die verschiedenen Lebensbereiche
bringt. Das ist seit 1928 das ständige
Thema meiner Verkündigung: Es tut
dringend not, die Gesellschaft zu
verchristlichen und in alle Bereiche
dieser unserer Welt den Sinn für das
Übernatürliche zu tragen. Wir alle
müssen darum bemüht sein, unser
tägliches Tun, unsere Arbeit, unseren
Beruf in die Dimension der Gnade
hineinzustellen. Dann werden alle
menschlichen Tätigkeiten in einer
neuen Hoffnung erstrahlen, die über
die Zeit und die Vergänglichkeit
dieser Welt hinausweist“ (Freunde
Gottes, Nr. 210).

Die Welt mit Gott versöhnen

Wie sich aus den Schriften des
Gründers des Opus Dei ergibt, sind
die Arbeit und die weltlichen
Tätigkeiten der Christen Mittel, durch



die sich die Erlösung ausweitet auf
die ganze Welt. Durch sie gelangt die
Gnade bis in die verborgensten
Fugen des menschlichen Tuns, ja
selbst zu jenen Wirklichkeiten, die
wir oft als rein profan betrachten:
„Die Aufgabe des Christen besteht
darin, die ganze Welt von innen her
zu verchristlichen und damit
aufzuzeigen, dass Jesus Christus die
ganze Welt erlöst hat“ (Gespräche,
Nr. 112).

Dabei kommt es nicht darauf an,
worin ob unser Tun von großer
menschlicher Tragweite ist oder
nicht. „Christus ist in den Himmel
aufgefahren, aber Er hat uns die
Möglichkeit hinterlassen, alles, was
im menschlichen Bereich gut ist, zu
erlösen“ (Christus begegnen, Nr. 120).
„Der Christ lebt mit vollem Recht in
der Welt, da er Mensch ist. Wenn er
zulässt, dass Christus in seinem
Herzen wohnt, dass Christus darin
herrscht, dann wird sein ganzes



menschliches Tun von der
erlösenden Wirksamkeit des Herrn
geprägt sein. Ob dann dieses Tun als
hoch oder niedrig eingestuft wird, ist
dabei unerheblich, denn was in den
Augen der Menschen als hoch gilt,
kann vor Gott sehr niedrig sein, und
was wir gering oder bescheiden
nennen, kann aus christlicher Sicht
einen hohen Rang haben, den Rang
von Heiligkeit und Dienst“ (Christus
begegnen, Nr. 183).

Die Gläubigen werden zu
Miterlösern

Zu behaupten, dass die Arbeit am
Erlösungswerk teilhat, heißt, dass die
arbeitenden Männer und Frauen in
Christus am Heil der Welt mitwirken.
Durch eine gut verrichtete, mit
Dienstgeist und Liebe zum Nächsten
vollbrachte Arbeit trägt jeder
Getaufte zur Heilung der Wunden
der Sünde bei; er macht die
Gesellschaft menschlicher und gibt



der Schöpfung ihre ursprüngliche
Schönheit wieder.

Dieser Gedanke findet sich laufend in
den Schriften des heiligen
Josefmaria, in denen die Worte
„versöhnen“ und „neuordnen“ oft als
Synonyme für das Wort „erlösen“
verwendet werden, nicht selten im
Zusammenhang mit der Errichtung
des Reiches Christi: „Der Herr ruft
uns, damit wir uns Ihm mit dem
Wunsch nähern, Ihm gleich zu
werden: Nehmt Gott zum Vorbild als
seine geliebten Kinder (Eph 5,1). So
können wir demütig, aber kraftvoll
an dem göttlichen Plan mitwirken:
zu einen, was getrennt ist, zu retten,
was verloren ist, zusammenzufügen,
was durch den sündigen Menschen
aus den Fugen geraten ist, zu einem
guten Ende zu führen, was verfahren
ist, und die gottgewollte Eintracht
der ganzen Schöpfung
wiederherzustellen“ (Christus
begegnen, Nr. 65).



„Christus unser Herr wurde
gekreuzigt, und Er erlöste, am Kreuz
erhöht, die Welt, Er stellte den
Frieden zwischen Gott und den
Menschen wieder her. Uns alle
erinnert Jesus Christus daran: Et ego,
si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Joh 12,32), wenn
ihr mich an die Spitze aller
menschlichen Tätigkeiten stellt,
wenn ihr in jedem Augenblick eure
Pflicht erfüllt, wenn ihr meine
Zeugen im Großen wie im Kleinen
seid, omnia traham ad meipsum,
dann werde ich alles an mich ziehen.
Mein Reich wird unter euch
Wirklichkeit sein!“ (Christus
begegnen, Nr. 183).

Zwei theologische Perspektiven
auf die Arbeit

Die Lehren des Gründers des Opus
Dei über den erlösenden Wert der
Arbeit fügen sich auf natürliche
Weise in zwei große theologische



Perspektiven ein, die das kirchliche
Lehramt und die Liturgie
aufgegriffen und entfaltet haben:
dass das christliche Volk kraft der
Taufe ein priesterliches Volk ist und
dass die menschliche Arbeit eine
eucharistische Dimension besitzt.

Die Beteiligung der Gläubigen am
Erlösungswerk erfolgt mittels des
gemeinsamen Priestertums, das alle
mit der Taufe empfangen haben.
Petrus und Paulus sprechen im
Neuen Testament von einem
geistigen Kult, den die Gläubigen
durch ihr ganzes Leben Gott
erweisen (vgl. 1 Petr 2,5; Röm 12,1).
Im zweiten Kapitel von Lumen
gentium stellen die Konzilsväter das
Volk Gottes als ein priesterliches Volk
dar und verleihen so der Lehre vom
gemeinsamen Priestertum der
Gläubigen neue Aktualität: „Durch
die Wiedergeburt und die Salbung
mit dem Heiligen Geist werden die
Getauften zu einem geistigen Bau



und einem heiligen Priestertum
geweiht, damit sie in allen Werken
eines christlichen Menschen geistige
Opfer darbringen und die
Machttaten dessen verkünden, der
sie aus der Finsternis in sein
wunderbares Licht berufen
hat“ (Lumen gentium, Nr. 10).

Und bei einer Altarweihe im Jahr
1975 erklärte der heilige Josefmaria,
dass der Leib der Christen und die
Werke, die sie verrichten, sich in
einen Altar verwandeln: „Immer
wenn ich einen Altar weihe,
versuche ich, persönliche
Konsequenzen daraus zu ziehen.
Seht nur, was mit einem Altar
geschieht, um ihn Gott zu weihen.
Als erstes wird er gesalbt. Man hat
euch und mich gesalbt, als wir
Christen wurden: auf die Brust, auf
den Rücken, mit dem heiligen Öl.
Man hat uns am Tag der Firmung
gesalbt. Uns Priestern wurden die
Hände gesalbt. Und ich hoffe mit der



Gnade des Herrn, dass man uns salbt
am Tag der letzten Ölung, vor der wir
uns nicht fürchten. Was für eine
Freude, sich vom Tag der Geburt bis
zum Sterben gesalbt zu wissen, Altar
Gottes, Eigentum Gottes, Ort, wo Gott
sein Opfer vollbringt. Das ewige
Opfer nach der Ordnung des
Melchisedech“ (AGP, P01 1975, S. 824,
zit. in A. Vázquez de Prada, Der
Gründer des Opus Dei, Band III,
Adamas, Köln 2008, S. 688 f.).

Der Arbeitstisch – ein Altar

Für den Gründer waren die
Heiligung der Arbeit und das
gemeinsame Priestertum der
Gläubigen zwei voneinander
untrennbare Dimensionen ein und
derselben Wirklichkeit. Häufig hat er
die Aufforderung ausgesprochen, mit
priesterlicher Seele zu handeln,
wobei er meist im selben Atemzug
von der Notwendigkeit sprach, eine
laikale Mentalität zu pflegen. Damit



unterstrich er, dass sich die
Ausübung des gemeinsamen
Priestertums nicht auf ein paar
religiöse Übungen beschränkt,
sondern gerade durch den Einsatz in
den zeitlichen Wirklichkeiten zum
Ausdruck kommt, wie er der
säkularen Berufung der gläubigen
Laien entspricht (vgl. Brief 25, Nr. 3; 
Brief 10, Nr. 1; vgl. auch Im Feuer der
Schmiede, Nr. 369, Gespräche, Nr.
117).

Die Gläubigen stellen ihre
priesterliche Seele daher nicht nur
dadurch unter Beweis, dass sie beten,
Andachten pflegen oder in
apostolischen Werken tätig sind, und
auch nicht allein dadurch, dass sie
die täglichen Schwierigkeiten
geduldig aufopfern. Für den heiligen
Josefmaria sind die privilegierten
Bereiche der Betätigung des
gemeinsamen Priestertums die
Arbeit und die täglichen
Beschäftigungen, von denen der Tag



derer voll ist, die inmitten der Welt
leben. Er lehrte, dass der Arbeitstisch
gleichsam ein Altar ist, und fügte
hinzu, dass auch das Ehebett der
Gatten ein solcher ist, womit er
unterstrich, dass er „Arbeit“ im
weiten Sinn auf das gesamte
Alltagsleben und die Pflichten des
eigenen Standes bezog. Für jeden
Christen weist die Arbeit Analogien
zur heiligen Messe auf: zu einer
Messe, die den ganzen Tag dauert.

„Ihm nicht nur am Altar dienen,
sondern auf der ganzen Welt, die für
uns Altar ist. Alle Werke der
Menschen werden gleichsam auf
einem Altar vollzogen, und jeder von
euch feiert in dieser Einheit
kontemplativer Menschen, die euer
Alltag ist, gleichsam seine Messe, die
vierundzwanzig Stunden dauert, bis
zur Messe des nächsten Tages, die
wiederum vierundzwanzig Stunden
dauert, und so bis zum Ende eures
Lebens“ (Mitschrift einer



Betrachtung, 19.3.1968, zit. bei J.
Echevarría, Vivir la Santa Misa, Rialp,
Madrid 2010, S. 17).

Alle irdischen Tätigkeiten, in denen
die Gläubigen die christlichen
Tugenden üben – die Sorge für die
Familie, das Zeugnis in der
Gesellschaft, die in christlichem Geist
gelebte Erholung und Entspannung –,
strömen gleichsam in jener Messe
zusammen, von der der heilige
Josefmaria sprach. Dabei nimmt die
Ausübung der Arbeit, sei sie
intellektueller oder manueller Art,
offensichtlich einen bevorzugten
Platz ein. In einem familiären
Beisammensein in Lateinamerika
meinte er, dass ein Chirurg, der sich
beim Betreten des Operationssaales
die Handschuhe überstreift, diese
Geste so verstehen kann, als legte er
wie der Priester, der die Messe feiert,
die Paramente an. In ähnlicher
Weise kann ein kleines Kruzifix, das
neben den Büchern auf dem



Studiertisch liegt, daran erinnern,
dass für einen modernen Apostel
eine Stunde Studium eine Stunde
Gebet ist. Die Anstrengung und der
intellektuelle Einsatz verwandeln
sich dann, wenn sie auf den Dienst
am Nächsten und auf das allgemeine
Wohl ausgerichtet sind, in eine Gott
wohlgefällige Opfergabe (vgl. Der
Weg, Nr. 277, 302, 335).

Die eucharistische Dimension der
Arbeit

In seiner Verkündigung des heiligen
Josefmaria über die Heiligung der
irdischen Tätigkeiten geht die
Aufforderung, mit priesterlicher
Seele zu arbeiten, mit einer
theologischen Überzeugung einher,
die der Arbeit eine tiefe
eucharistische Dimension zumisst.
Die christliche Tradition aller Zeiten
bringt diese Perspektive
einschlussweise zum Ausdruck,
wenn sie von der Aufopferung der



Arbeit spricht, einer im Leben vieler
Christen tief verwurzelten Andacht.
Die Arbeit ist in diesem Sinn ein
Opfer, das Gott dargebracht wird.
Worin aber besteht dieses Opfer
eigentlich? Geht es nur darum, Gott
die Anstrengung und die
Überwindung zu schenken, die die
Arbeit mit sich bringt, als wäre sie
eine Form von Gebet?

Die eucharistische Dimension der
Arbeit reicht weiter als die äußeren
Umstände – wie die Schwierigkeiten
– oder die inneren Empfindungen –
wie Anstrengung und Überwindung.
Die Arbeit ist eucharistische Gabe,
weil sie die Materie der Welt
verwandelt und sie Gott weiht.
Analog zu der bei der heiligen Messe
erfolgenden Wandlung von Brot und
Wein in den Leib und das Blut Christi
bewirkt die christliche Arbeit eine
Transformation: die Umgestaltung
der Welt, damit sie Gottes Plänen
mehr und mehr entspricht. Christlich



arbeiten heißt, den menschlichen
Tätigkeiten eine neue Form geben,
die Form der Liebe Christi. Durch die
Arbeit kann der Christ das, was
durch seine Hände geht, verwandeln
und auf diese Weise weihen (vgl. 
Lumen gentium, Nr. 34). So kann, wer
arbeitet, die Wahrheit dorthin
tragen, wo Lüge ist, Vertrauen
dorthin, wo Verdacht herrscht, Güter
dorthin, wo es Armut gibt, Liebe
dorthin, wo Feindschaft besteht,
Einheit dorthin, wo Spaltung ist, und
er kann Krankheiten sowohl
körperlicher als auch seelischer Art
heilen.

Die Arbeit, hineingenommen in
das Opfer Christi

Die eucharistische Dimension der
Arbeit tritt besonders deutlich zutage
in der Liturgie der heiligen Messe,
die von der Kirche in Treue zu den
Worten und Gesten Jesu gefeiert
wird. Während im Alten Bund die



direkt von der Erde genommenen
Früchte oder die Tiere der Herde auf
dem Altar geopfert wurden, werden
im christlichen Gottesdienst Wein
und Brot zum Altar gebracht. Es
handelt sich nicht um Dinge, die die
Natur fertig zur Verfügung stellt,
sondern für deren Herstellung
menschliche Arbeit erforderlich ist.
Darauf verweist der Ritus der
Gabenbereitung in dem nach dem II.
Vatikanischen Konzil erneuerten
Messbuch, wenn es Brot und Wein
als „Frucht des Weinstocks und der
menschlichen Arbeit“ bezeichnet.

So wird die menschliche Arbeit auf
staunenswerte Weise in den
höchsten Akt der Erlösung
hineingenommen – in das Opfer des
Kalvarienbergs, das in jeder
eucharistischen Feier unblutig
vergegenwärtigt wird. Die Arbeit
eines Arztes oder einer Lehrerin,
eines Informatikers oder einer
Krankenschwester, eines Arbeiters



oder einer Schauspielerin, eines
Künstlers oder eines Ingenieurs,
eines Kochs oder einer
Unternehmerin, eines Advokaten
oder eines Politikers, der Einsatz
eines Vaters oder einer Mutter bei
der Erziehung ihrer Kinder, ja
überhaupt all die unzähligen
ehrbaren Tätigkeiten, aus denen sich
die Vielfalt menschlichen Wirkens
zusammensetzt, haben Platz auf
diesem Altar. Alle können
dargebracht werden zusammen mit
der Arbeit, die zur Herstellung von
Brot und Wein notwendig war, und
damit teilhaben am
Erlösungsgeheimnis Christi. So
erklärte der heilige Josefmaria: „Jede
Arbeit – selbst die verborgenste und
unbedeutendste –, die aus Liebe zu
Gott getan wird, strahlt die Kraft des
göttlichen Lebens aus!“ (Im Feuer der
Schmiede, Nr. 49).

Das tägliche Leben als Ort der
Begegnung mit Christus



Es gibt einen wichtigen Moment im
Leben des Gründers des Opus Dei, in
dem seine Lehre über die
eucharistische Dimension der Arbeit
bildhaft besonders deutlich zum
Ausdruck kam. Das war die Feier der
heiligen Messe in Pamplona, auf dem
Campus der Universität von Navarra,
am 8. Oktober 1967:

„Achtet für einen Augenblick auf den
äußeren Rahmen unserer
Eucharistie, unserer Danksagung:
Wir befinden uns in einem
einzigartigen Gotteshaus: Das
Kirchenschiff ist der Campus der
Universität, das Altarbild die
Universitätsbibliothek, dort stehen
die Maschinen zur Errichtung neuer
Gebäude, und über uns wölbt sich
der Himmel von Navarra ... Bestätigt
euch dieses Bild nicht in klarer und
unvergesslicher Weise, dass das
alltägliche Leben der wahre Ort
eurer christlichen Existenz ist? Dort,
meine Kinder, unter euren



Mitmenschen, in euren Mühen, eurer
Arbeit und eurer Liebe, dort ist der
eigentliche Ort eurer tagtäglichen
Begegnung mit Christus. Dort,
inmitten der durch und durch
materiellen irdischen Dinge müssen
wir uns bemühen, heilig zu werden,
indem wir Gott und allen Menschen
dienen“ (Gespräche, Nr. 113).

Nach dieser Darlegung der Teilhabe
der menschlichen Arbeit am Werk
der Schöpfung und der Erlösung
sollen in den folgenden Artikeln
andere Lehren des heiligen
Josefmaria aufgegriffen und
erläutert werden. Wir werden sehen,
wie sich die menschliche Arbeit, die
Alltagstätigkeiten und die Berufung
zum Opus Dei wechselseitig erhellen
und so einen spezifischen Weg der
Teilhabe an der Sendung des
fleischgewordenen Wortes sichtbar
machen: als Söhne und Töchter im
Sohn.



Alle bisher erschienenen Beiträge
aus der Reihe „Unterwegs zur
Hundertjahrfeier“ (November
2025)

Teil 1: Berufung, Sendung und
Charisma Die Besonderheit der
Berufung im Opus Dei im
Kontext der allgemeinen
Berufung zur Heiligkeit, das
Spezifikum der Sendung des
Opus Dei in der Kirche und der
Zusammenhang von Berufung,
Sendung und Charisma – ein
Überblick.
Teil 2: Die spezifische Sendung
des Opus Dei aus der Warte des
heiligen Josefmaria Dieser
zweite Artikel in der Reihe zur
Vorbereitung auf die
Hundertjahrfeier soll ein
tieferes Verständnis vom
spezifischen Ziel und Auftrag
des Opus Dei ermöglichen. Die

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-berufung-sendung-und-charisma/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-2/


Originaltexte stammen aus
persönlichen Betrachtungen
und Lehren des Gründers.
Teil 3: Eine christologische Sicht
der Arbeit Inspiriert von der
Heiligen Schrift und dem
Geheimnis der Menschwerdung
lehrte der heilige Josefmaria,
dass die Arbeit nicht nur ein
möglicher, sondern ein
vorzüglicher Ort ist, um die
Heiligkeit zu erlangen.
Teil 4: Arbeit als Teilhabe am
Projekt Gottes Im Einklang mit
der biblischen Tradition und
dem kirchlichen Lehramt – das
sich unter Leo XIII. dem Thema
entschieden zuwandte –
erinnerte der heilige Josefmaria
an die hohe Würde der Arbeit.
Sie liegt in der aktiven
Mitwirkung des Menschen an
der Vervollkommnung der
geschaffenen Welt.
Teil 5 (siehe oben): Die Arbeit
im Blick auf die Erlösung: Die

• 

• 

• 

https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-3-arbeit/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/
https://opusdei.org/de-de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-4-arbeit-als-teilhabe-am-projekt-gottes/


verwandelnde und erlösende
Kraft der geheiligten
menschlichen Arbeit steht im
Zentrum der Lehre des heiliger
Josefmaria.

Diese Artikelreihe wird koordiniert
von Prof. Giuseppe Tanzella-Nitti. Er
wird von mehreren Mitarbeitern
unterstützt, darunter einigen
Professoren und Professorinnen der
Päpstlichen Universität vom Heiligen
Kreuz (Rom).

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/unterwegs-zur-
hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-

auf-die-erlosung/ (19.02.2026)

https://opusdei.org/de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/
https://opusdei.org/de/article/unterwegs-zur-hundertjahrfeier-5-die-arbeit-im-blick-auf-die-erlosung/

	Unterwegs zur Hundertjahrfeier (5): Die Arbeit im Blick auf die Erlösung

