
opusdei.org

Unsere bescheidene
Zeitenwende

Zum Jahreswechsel eine
Betrachtung von Josef Arquer

16.07.2008

Am ersten Tag des neuen Jahres, eine
Woche nach Weihnachten, feiern wir
liturgisch das "Hochfest der
Gottesmutter Maria". In ihrem Schoß
hatte sich in der "Fülle der Zeit", die
Zeitenwende vollzogen. Auch unsere
Zeitrechnung registriert dies: Christi
Geburt ist die Mitte, die Jahren
werden ante Christum natum und 
post Christum natum bezeichnet.



Deshalb liegt es nahe, dass eine
Woche nach dem Fest der Geburt
Jesu die Mutter in die Mitte rückt.
Nun legt sie uns das Kind in die
Arme, das wir zusammen mit den
Engeln und den Hirten in der Krippe
verehrt haben. Wir lassen uns Zeit
für persönliche Empfindungen, und
unser Anbeten gewinnt fast einen
mystischen Zug. Der Dichter Paul
Gerhardt empfand es so:

Ich sehe dich mit Freuden an

und kann mich nicht satt sehen;

und weil ich nun nichts weiter kann,

bleib ich anbetend stehen.

O daß mein Sinn ein Abgrund wär

und meine Seel ein weites Meer,

daß ich dich möchte fassen!

Aber weshalb wird der letzte Tag des
Jahres allgemein "Sylvester"



genannt? Auch wenn der Grund eher
zufällig ist (Papst Sylvester I. starb
am letzten Tag des Jahres 335), hat es
auch seinen Sinn, dass wir ihn mit
unserer bescheidenen Zeitenwende
vom alten zum neuen Jahr in
Zusammenhang bringen. Denn
dieser heilige Papst und Zeitgenosse
Kaiser Konstantins hat eine wirkliche
Wende erlebt. Als er im Jahre 314 als
34. Nachfolger den römischen Stuhl
des Apostels Petrus übernahm, war
das sogenannte Toleranzedikt von
Mailand erst ein Jahr alt. Jetzt
durften die Christen endlich in
Frieden und ohne Verfolgung leben.
Als Papst einer Zeitenwende von
universaler Bedeutung ist der heilige
Sylvester damit gleichsam der Patron
unserer bescheiden
wiederkehrenden Jahreswenden
geworden.

Umgang mit der Zeit



Unsere Tage zählen lehre uns! Dann
gewinnen wir ein weises Herz (Psalm
90, 12). Worin diese Weisheit besteht,
lehrt uns der Herr besonders in der
Bergpredigt, wenn er über die
väterliche Vorsehung Gottes spricht: 
Euer himmlischer Vater weiß ja ...
(vgl. Mt 6,32). Er rät, gelassen und als
Kinder Gottes sorglos zu werden.

So manches von dieser Weisheit
spüren wir bei den Heiligen, die wie
unberührt vom jeweiligen Zeitgeist
wirken. Denn sie erfahren in ihrem
Innern, dass die Zeit aus einer Quelle
strömt, die seit der Menschwerdung
des ewigen Gottes in unserer
Geschichte selbst liegt.

Wie anders die Einstellung jener, die
um jeden Preis mit der Zeit gehen
und Zeitgemäßheit zum allseits
gültigen Prinzip erheben wollen.
Ihnen kann man mit der Schrift
raten: Wer ständig nach dem Wind
schaut, kommt nicht zum Säen, wer



ständig die Wolken beobachtet,
kommt nicht zum Ernten (Kohelet
11,4).

Bei unserer bescheidenen
Zeitenwende können wir bedenken,
dass der richtige Umgang mit der
Zeit die Absage an jede Ablenkung
erfordert, die die Gegenwart
verfremdet. "Wie traurig eine
Existenz, die keine anderen Sorgen
kennt als das Totschlagen der Zeit,
das Verschleudern eines
gottgeschenkten Schatzes! ... Wie
traurig, wenn einer die vielen oder
wenigen Fähigkeiten brachliegen
läßt, die Gott ihm gegeben hat, damit
er den Menschen und der
Gesellschaft diene! Ein Christ, der
seine irdische Zeit totschlägt, läuft
Gefahr, seinen Himmel totzuschlagen,
dann nämlich, wenn er sich aus
Egoismus zurückzieht, sich versteckt,
gleichgültig bleibt. (Josemaria
Escrivá, Freunde Gottes, Nr. 46)



Heute, jetzt

Unsere Aufmerksamkeit soll sich auf
die Aufgabe des Augenblicks richten,
mit Gespür für das hodie et nunc –
das Heute, ja das Jetzt. Dagegen sind
die nostalgische Verherrlichung des
Vergangenen wie das Beschwören
der Zukunft im Wunschdenken nur
Spielarten einer Flucht vor dem
Heute und erschweren die
Begegnung mit der Realität.

Gott schenkt uns die Zeit als
Gegenwart, als ein Heute – er wird
sie uns weiter schenken, Stunde für
Stunde, solange er will. Die
Vergangenheit bleibt im gewissen
Sinne gegenwärtig als Erinnerung –
an Fehler, die wir vor Gott bereuen,
an Wohltaten, die uns zum Dank
bewegen, an Verhalten, die uns
reicher an Erfahrung machen. Die
Zukunft steht vor uns als Ansporn
für unsere Hoffnung und unser
Gottvertrauen. Aber unser Leben ist



Gegenwart – Augenblick für
Augenblick. Nur sie können wir
heiligen.

Das Ernstnehmen des Heute befreit
von überflüssigen Zukunftssorgen.
Wer sich denkbare Unglücke und
Heimsuchungen ausmalt, lädt sich
leicht drückende Lasten auf. Denn
Gott schenkt seine Gnade zur
Bewältigung von Prüfungen, die er
selbst uns sendet – aber nicht von
Desastern, die nur in unserer
Phantasie existieren. Die Sorgen der
konkreten Gegenwart sehen wir im
Licht der Hoffnung, im Vertrauen auf
seine göttliche Fürsorge. Und die
anderen Sorgen, die nicht selten nur
eingebildet sind, erkennen wir als
lähmende Versuchungen.

So schrieb der Dichter und
Dramatiker Andreas Gryphius im 17.
Jahrhundert:

Mein sind die Jahre nicht,



die mir die Zeit genommen.

Mein sind die Jahre nicht,

die etwa möchten kommen.

Der Augenblick ist mein,

und nehm ich den in Acht,

so ist der mein,

der Jahr und Ewigkeit gemacht.

pdf | automatisch generiertes
Dokument von https://opusdei.org/de/

article/unsere-bescheidene-
zeitenwende/ (24.01.2026)

https://opusdei.org/de/article/unsere-bescheidene-zeitenwende/
https://opusdei.org/de/article/unsere-bescheidene-zeitenwende/
https://opusdei.org/de/article/unsere-bescheidene-zeitenwende/

	Unsere bescheidene Zeitenwende

